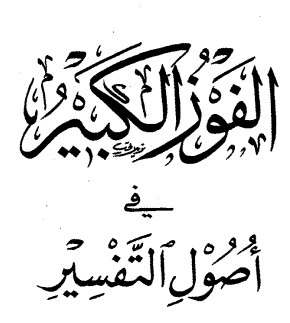




للإِمَام المجدِّد ، المحدِّث الفَقِيهِ أحمَّ رِبِعَ الرَّحِمِ المعرُوفِ بِوَلِيِّ السَّالِّهِ الرَّحِلومِي أحمَّ رِبِعَ بِدَرِجِمِ المعرُوفِ بِوَلِيِّ السَّالِهِ هلومِي د ١١٧٤ - ١١٧٦ هـ )

> ڴٵڵۼٷؙٵۮ۬ڸڸڒۯڵڛٵٳڵڠٷؖڶڿ۠ؾڎۘ ۥۺ؈ؙڛۅڔڽ؞ٙ



الموضوع : دراسات قرآنية

العنوان: الفوز الكبير في أصول التفسير

تأليسة: أحمد بن عبد الرحيم

عدد الصفحات : ١٥٨

قياس الصفحات : ١٧ × ٢٤

الرقم التسلسلي: ٧٢

التنضيد الضوئى: مركز الحجازي. حلب

التنفيذ الطباعي : مطبعة الغوثاني

### جميع الحقوق محفوظة

#### الوكـــلاء

سسورية - حسلب - كارنسور الهسيدايسة - هاتف: ١٠٩٦٣٢١٣٢٣٠٠٠٠

الأردن - عمان - دار الفاروق - هاتف : ١٠٩٦٢ ٦٤٦٤٠٠٦٤

لبنـــان - بيـروت - دار البشائر الإسلامية - هاتف : ١٨٥٧ ٢٨٥٧ ٠٠٩٦١١٧٠

الإمارات - دبيي - مكتبية البيروني - هاتف : ١٠٩٧١٥٠٦٥١٧٠٩٧

السعودية - الرياض - أيمــن عـــوض - هاتف : ١٩٩٤ ١٩٩٠٠ ٠٠

مصــــر - القاهرة - دار الســـــــلام - هاتف : ۱۰۲۰ ۲۰۲۲ ۲۰۲۰

الجسزائر - العاصمة - دار السوع .... - هاتف : ١٠٠٢١٣٥٤٥١٠١٤

الكويت - العاصمة - بيست المقسدس - هاتف: ٢٦١٠ ٢٧٠ ٥٠٩٦٥



جُلُالِغُونَا ذِي لِأِلْسِيا الْقِرْنِيَّةُ

دمشق : حلبوني - ص ب: ۲۵۲۳۷ - فاکس: ۲٤٥٤٠١٣ دمشق : حلبوني - ٩٤٤ د٥٣٦٣٨ ( ٩٦٣١١ + ) - جوال: ۲۶۵۳۳۸ algawthani@scs-net.org البريد الالكتروني: algawthani@hotmail.com

الطبعة الأولى ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م



للإِمَام المجدِّد، المحدِّث الفَقِيهِ
أصر ربح الرحم المعروف بولي للالرهاوي أحمت رب عبد لرحم المعروف بولي للدالرهاوي ديم المعروف بولي للدالرهاوي ديم المعروف ا



﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَاتِ

هَٰ ٱللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِلِحَاتِ

هَٰ مَنْ تَعَنِهَا ٱلْأَنْهُولَ مَنْ تَعَنِهَا ٱلْأَنْهُولُ الْمُعْرَى مِن تَعَنِهَا ٱلْأَنْهُولُ الْمُعْرَى مِن تَعَنِهَا ٱلْأَنْهُولُ الْمُعْرَى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهُولُ الْمُعْرَى فَي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهُولُ الْمُعْرَى فَي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهُولُ الْمُعْرَى اللّهُ الْمُؤْدُ ٱلْكِيمُ اللّهُ الْفُولُ ٱلْكِيمُ اللّهُ الْمُؤْدُ ٱلْكِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

[البروج: ١١]

#### تقريظ

### بقلم الداعية الكبير المفكِّر الإسلامي العظيم العـــلاَّمــة أبي الحســن علي الحســني النَّــدُوي<sup>(١)</sup> رحمه الله تعالى

إن كتاب الإمام الدِّهْلُوي (الفوز الكبير في أصول التفسير) مأثرة تجديدية ثورية في صدد الدعوة إلى القرآن، وإنشاء مَلكة الفهم والتدبُّر للقرآن الكريم في أوساط الخاصة وأصحاب العلم والمُثقَّفين، وإيقاظ عاطفة الإصلاح للأمة الإسلامية، وإنه لكتاب فريدٌ (في المكتبة الإسلامية العامرة حسب علمنا) في بابه.

لا يُوجَد في أصول التفسير شيء مستقل ـ بصفة عامة \_ وما هي إلا بعض القواعد والضّوابط وشيء من الأصول يذكرها بعض المفسرين في مقدمة تفاسيرهم، أو لبيان منهجهم في التفسير والتأويل في بضعة سطور.

وإنْ كان كتاب الإمام الدِّهلوي (الفوز الكبير في أصول التفسير) أيضاً وجيزاً مختصراً، ولكنه كلَّه نقاط أساسية وكليات جامعة، وهو في الحقيقة مذكِّرة نادرة قيِّمة لعالم جليل عانى مشكلات القرآن، ومارسها ممارسة المجرِّب الخبير، ولا يقدره حق قدره إلا من واجه هذه المشكلات والمسائل العويصة.

وإن بعض الأصول والكليات التي سجّلها الإمام الدِّهلوي بناء على ذوقه ووجدانه وإدراكه لِمَغزى القرآن، لا يمكن الحصول عليها بمطالعة مئات الصفحات في الكتب الأخرى، وإن تصريح الإمام الدِّهلوي في مقدمة هذا الكتاب بما يلي، صحيح مئةً في المئة:

<sup>(</sup>۱) مأخوذ من «رجال الفكر والـدّعوة في الإسلام» للعلامة أبي الحسن النـدوي، (۱۶۷ه-۲۰۰۶) طبع دار ابن كثير بدمشق، عام ۱۶۲٥-۲۰۰۶م.

(يقول الفقير إلى الله، ولي الله بن عبد الرحيم \_ عاملهما الله تعالى بلطفه العظيم \_: إنّه لَمّا فتح الله عليّ باباً من كتابه الحكيم، خطر لي أن أقيد الفوائد النافعة التي تنفع إخواني في تدبّر كلام الله عزّ وجّل، وأرجو أنّ مجرد فهم هذه القواعد يفتح للطلاّب طريقاً واسعاً إلى فهم معاني كتاب الله تعالى، وأنهم لو قضوا أعمارهم في مطالعة كتب التفسير أو قراءتها على المفسرين \_ على أنهم أقلُّ قليل في هذا الزمان \_ لا يظفرون بهذه القواعد الضابطة والمضامين المترابطة) (١).

إنَّ ما كتبه الإمام المدِّهلوي في مقاصد القرآن الكريم وموضوعاته وخصائص أسلوبه ومنهجه، واختلافه وتميزه عن المؤلّفات البشرية، لا سيّما كتب المتأخرين الدّراسيّة، وأسباب النزول في كلمات قليلة معدودة، يمكن ألا يُشعر فيه \_ اليوم \_ بالجِدَّة والابتكار، ولكنها كانت في القرن الثاني عشر آراء ونظرات جديدة، ولا تزال هذه الآراء غريبة مجهولة في كثير من الأوساط.

لقد وقع هناك نقص كبير وفرق هائل التيجة كثرة الروايات المتعلّقة بأسباب النزول والتأكيد على أهميّتها والتركيز عليها؛ الذي كان أصبح شعار القرون المتأخرة \_ في الاستفادة من مضامين القرآن العظيم وقصصه والانتفاع بعظاته وعبره في كل عصر ودورٍ من أدوار التاريخ، وتطبيقها على ظروف العصر وأوضاعه وقضاياه.

فقد أزاح الإمام الدِّهلوي بهذا التحقيق والتنقيح ذلك السِّتار الكثيف، وكشَف عن جمال القرآن الكريم وبهائه ورونقه.

يقول الإمام الدِّهلوي في الباب الأول من كتابه (الفوز الكبير): (وقد ربط عامة المفسِّرين كلَّ آية من آيات الأحكام وآيات المخاصمة بقِصةٍ تـروى في سبب نزوله، وظنّوا أنّها هي سبب النزول.

<sup>(</sup>١) الفوز الكبير ١٥\_١٦.

والحق أن نزول القرآن الكريم، إنما كان لتهذيب النفوس البشريّة، وإزالة العقائد الباطلة والأعمال الفاسدة.

فالسبب الحقيقيُّ \_ إذاً \_ في نزول آيات المخاصمة هـ و وجـ ود العقائـ د الباطلة في نفوس المخاطبين.

وسبب نزول آيات الأحكام، إنما هو شيوع المظالم، ووجود الأعمال الفاسدة فيهم.

وسبب نزول آيات التذكير (بآلاء الله وأيامه وبالموت) إنّما هو عدم تيقُّظهم وتنبُّههم بما يرون ويمرّون عليه من آلاء الله وأيامه وحوادث الموت، وما سيكون بعده من وقائع هائلة.

أمّا الأسباب الخاصة والقصص الجزئية التي تجشّم بيانها المفسرون، فليس لها دَخل في ذلك، إلا في بعض الآيات الكريمة التي تشتمل على تعريض بحادث من الحوادث في عهد النبي على أو قبله، بحيث يقع القارئ بعد هذا التعريض في ترقُب وانتظار لما كان وراءه من قصة أو حادث أو سبب، ولا يزول ترقبه إلا ببسط القصة وبيان سبب النزول)(١).

وإن بيان مواضع الضعف في الفرق التي تكفل القرآن الكريم بالرَّد عليها والتصريح بعقائدها وأفكارها وآرائها الصحيحة الأصيلة، وأسباب ضلالها وانحرافها وسوء فهمها للحقيقة، وتاريخ هذه الأسباب، وبيان اتفاق وتطبيق هذه الأمور على بعض طبقات المسلمين، هو الأساس الأوّل لفهم القرآن الكريم الذي لا يوجد \_ رغم الاختصار والإيجاز \_ بهذا الوضوح في أيًّ من التفاسير الكبيرة، كما يوجد في هذا الكتاب.

وكذلك شرح الفَرْقِ بين اصطلاحات المتقدّمين والمتأخرين في النّسخ

<sup>(</sup>١) الفوز الكبير: الباب الأول، ص:١٨\_ ١٩.

والتطبيق والتوفيق بين الآيات الناسخة والمنسوخة، وحلُّ الخلافات التفسيريّة بين الصحابة والتابعين، من بحوث الإمام الدِّهلوي الجيّدة النادرة.

وإن ما ذكره الإمام الدِّهلوي من توجيه لعَدَم مطابقة بعض الآيات القرآنية مع قواعد النحو الظاهرة المعروفة وعدم موافقتها لها، يَعرف قدره وأهميته من درس تاريخ تدوين النحو، وكان له اطّلاع واسع على الخلافات النحوية بين مدرستي الكوفة والبصرة.

وإن من أكبر ميزات هذا الكتاب: أن القارئ يطلع من خلاله على مواطن الضعف الحقيقية في الديانات السابقة والفرق الضالة والشعوب والملل وأمراضها القديمة وعللها الموروثة، ويوفق أجيال المسلمين، والمجتمع المسلم في كل عصر وطبقات الأمة المختلفة أن ترى وجهها في مرآة القرآن الكريم، وتحاسب نفسها، وتفكّر في ألا تتسرّب أمراض الديانات والفرق القديمة ومواطن ضعفها المتوارثة إليهم، ولا تدخل بخطى صامتة عليهم.

﴿ لَقَدُ أَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكُمْ كِتَبًا فِيهِ ذِكُرُكُمْ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ [الأنبياء:١٠].

أبو الحسن عليّ الحسنيّ النَّدُوِي

# بِنَ الْمُ الْحُ الْحَالِ الْحَ الْحَالِ الْحَ الْحَالِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ الْحَالَةِ

### الحاجة إلى تهذيب التعريب

الحمد لله حمد الشاكرين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

«الفوز الكبير في أصول التفسير»: صنّفه الإمام ولي الله الدِّهلوي رحمه الله لطلبة العلوم الإسلامية باللَّغة الفارسية، والتي كانت محلية حينذاك، وكان الكتاب موجزاً مختصراً، فكان يدرَّس بدوره طول حياته؛ ثم بعده رحمه الله لا يزال يدرّس في المدارس الإسلامية، لأن الكتاب رغم صغر حجمه أجدى من تفاريق العصا، وأنفع من الغيث في أوانه.

وقد مضى على تصنيفه زمن طويل، والطلاب يقرؤونه برغبة تامة واهتمام بالغ في أرجاء الهند؛ لأنّ اللغة الفارسية كانت رائجة في الهند، فلمّا انقضى عصرها بالهند أحس ّأحد علماء الهند بحاجة البلاد، فترجمه إلى اللغة العربية، وأخفى اسمه، ونسب تلك الترجمة إلى الشيخ محمد منير الدِّمَشْقي ـ صاحب المطبعة المنيرية الشهيرة بدمشق ـ ولكن كان في الترجمة هُجْنةٌ وسَقُط وغموض وتسامح في مواضع عديدة، وكانت الحاجة ماسَّة إلى تهذيب الترجمة.

وقبل ربع قرن خدمتُ الكتاب بشرحي «العون الكبير» فأحسست حينذاك بالخلل، وشعرت بحاجة إلى مقابلة الترجمة بالأصل الفارسي، فقمت بهذا الواجب حيثما وجدت الغموض في التعبير، أو الخلل في العبارة،

أو التسامح في أداء الغرض، ونبَّهت عليه في الشرح، ووضعت الترجمة الصحيحة في الشرح ولم أغير أصل الكتاب.

ولا يزال «العون الكبير» يطبع من سبائك حديدية، حتى ذهب رواؤها وبهاؤها، فأردت طبع الكتاب بالكومبيوتر، فنظرت في الكتاب مرة أخرى فلم يعجبني الأسلوب، ووقفت في أثناء ذلك على أخطاء كثيرة جديدة، فمست الحاجة إلى المراجعة مرة أخرى.

وكذلك القائمون بتدريس الكتاب في دار العلوم ديُوبَنْد، وكذا في الدّور الأخرى في البلاد، أصرُّوا عليَّ مرّات وكرّات أن أقوم بتهذيب التعريب وتوضيحه، فقمت بواجبي - بتوفيق المليك الوهّاب - نحو الكتاب، وأفرغت الجهد في تحرير الترجمة، وجعلت الترجمة القديمة أصلاً، وغيّرت العبارة في مواضع الضرورة، وعلّقت في مواضع الحاجة بالاختصار، فمن يريد التفصيل فليرجع إلى شرحي «العون الكبير»، وكذا رقمت الكتاب وعنونته من جديد، والحمد لله!

وأخيراً أعتذر إلى الأساتذة البارعين الشارحين للكتاب باللغة الأردوية، وألتمس منهم أن يغيّروا شروحهم طِبْقَ هذه الترجمة المهذّبة، وكذا إلى قرّاء العربية مِن خلط الأردو بالعربي في بعض التعليقات؛ لأنّ ذلك لتزويد الناشئين.

تقبّل الله مساعينا لصالح دينه القويم، والحمد لله رب العالمين.

وكتبه

سعید أحمد البالنَّفُوريُ

### ئُــُــُــٰذُةٌ

#### من ترجمة الإمام المصنف

هو أبو عبد العزيز قُطب الدين ولي الله أحمد بن عبد الرحيم الفاروقي الدِّهلوي، الهندي، ولِد في عهد عَالَمْكِير سنة ١١١٤هجري، وتوفّي إلى رحمة الله في المحرم سنة ١١٧٩هجري بمدينة دِهْلِي.

كان رحمه الله من عباقرة الهند، وممن يشار إليهم بالبنان:

العالم الفاضل النِّحرير أفضل من بثَّ العلوم فـأروى كـلَّ ظمـآن

أحيا الله به وبأولاده وبتلاميذه، ثُمَّ بتلاميذهم، الحديث والسنّة بالهند، وعلى كتبه وأسانيده المدارُ في الديار الهندية؛ فمَثَلَه كمثل شـجرة طـوبى، أصلها في بيته وفرعها في كلّ بيتٍ من بيوت المسلمين.

وقد صنف الإمام ولي الله في العلوم كلها، لا سيَّما في الحديث والتفسير وأصولهما، وتصانيفه تشهد بعلوِّ كعبه وتبحُّره وغزارة علمه وسعة نظره في العلوم الشرعية عن آخرها، ولنذكر هنا بعضها:

1\_ ترجَم الفرقان الحميد إلى اللغة الفارسية على شاكلة النظم العربي في قدر الكلام، وخصوص اللفظ وعمومه، أسماها «بفتح الرحمن».

٢\_ الفوز الكبير في أصول التفسير: بالفارسية وهذا الكتاب تعريبه.

٣\_ المُسوَّى شرح الموطَّا (بالعربية).

٤\_ المصفَّى شرح الموطَّا (بالفارسية).

٥ - الإرشاد إلى مهمَّات علم الإسناد.

٦ حجَّة الله البالغة في أصول الدين وعلم أسرار الشريعة، وهـو كتـاب فريد في بابه، لم يسبقه مثله، ولم يُنْسَجُ على منواله بعده.

٧\_ عقْدُ الجيْد في أحكام الاجتهاد والتقليد.

٨ ـ الإنصاف في بيان سبب الاختلاف.

٩ ـ المقدمة السَّنيَّة في انتصار الفرقة السُّنيَّة.

٠١- إزالة الخفاء عن خلافة الخلفاء: وهو كتاب ماتع عديم النظير في بابه.

١١ ـ قُرَّة العينين في تفضيل الشيخين.

١٢\_ التفهيمات الإلهية.

وغير ذلك من الكتب المفيدة التي بلغ عددها خمسين كتاباً.

وكان رحمه الله على مذهب الإمام أبي حنيفة رحمه الله، لا يخرج في العمل عنه قيد شبر، وأما في الدرس والتصنيف فكان طلقاً حرَّ البحث، كما كتب هو بنفسه في آخر نسخة صحيح البخاري، المحفوظة بمكتبة خُدابَخْش بعظيم آباد، ونصة: «كتبه بيده الفقير إلى رحمة الله الكريم الودود، ولي الله أحمد بن عبد الرحيم بن وجيه الدين بن معظم بن منصور بن أحمد بن محمود عفا الله عنه وعنهم، وألحقه وإيّاهم بأسلافهم الصالحين، العُمري نسباً، الدّهلوي وطناً، الأشعريُّ عقيدةً، الصوفيُّ طريقةً، الحنفيُّ عملاً، والحنفيُّ السافعيُّ تدريساً، خادم التفسير والحديث والفقه والعربية والكلام، وله في كل الشافعيُّ تدريساً، خادم التفسير والحديث والفقه والعربية والكلام، وله في كل ذلك تصانيف، والحمد لله أوّلاً وآخراً، وظاهراً وباطناً، ذي الجلال والإكرام. وكان ذلك يوم الثلاثاء لثالث وعشرين من شوّال سنة ١١٥٩ هجري».

وكذا لكونه حنفيّاً قرائن عديدةٌ مصرّحة ومستنبطة من كتبه، ليس هذا محلّ بيانها(١).

#### \*\* \*\* \*\*

<sup>(</sup>١) اقرأ للاطلاع على حياته: الجزء الرابع من «رجال الفكر والدعوة في الإسلام» للإمام أبي الحسن على الحسني الندوي، طبع دار ابن كثير بدمشق.

#### علم التفسير

التفسير لغةً: الإيضاح والتبيين.

واصطلاحاً: علم يُبحث فيه عن القرآن المجيد، من حيث دلالته على مراد الله تعالى، بقدر الطاقة البشرية.

فخرج علم القراءات، فإنه علم يُبحث فيه عن أحوال القرآن الكريم، من حيث ضبْطُ ألفاظه، وكيفية أدائها؛ وقولُنا: «بقدر الطاقة البشريّة» لبيان أنّه لا يقْدَحُ في العلم بالتفسير عدم العلم بمعاني المتشابهات، ولا عدم العلم بمراد الله تعالى في الواقع ونفس الأمر.

وموضوعه: كلام الله تعالى من حيث دلالته على مراد الله تعالى.

وغرضه: الاهتداء بهداية الله تعالى، والتمسّك بالعُرْوَةِ الوثْقَى، والوصول إلى السعادة الأبدية.

وفضائله: كثيرةً، منها:

١- تكفَّل الله تعالى بنفسه ببيان كلامه الشريف، قال الله تعالى: ﴿ ثُمُّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٩] فالله تعالى هو المفَسِّر الأول لكلامه القديم، وكفى به فضيلةً!

٢- جُعِلَ تفسير القرآن الكريم وظيفة النبيِّ الكريم ﷺ، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ الدِّكِ رَاتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونِ ﴾ [النحل: ٤٤] فبينه ﷺ بقوله وفعله، فهو المفسِّر الثاني لكتاب الله المثاني؛ وكفى به قُدوة!

٣\_ دعا النبي ﷺ لابن عمّه عبد الله بن عبّاس رضي الله عنهما، فقال: «اللهم علّمه الكتاب»(١)، وفي رواية: «اللهم علّمه التأويل)(١). وشهد بلباقتِه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب ما ذكر في ذهاب موسى...برقم:٧٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الحاكم في المستدرك (٦١٧/٣) برقم: ٦٢٨٧.

وعبْقَرِيَّته عبد الله بن مسعود رضي الله عنه حيث قال: (نعم ترجمانُ القرآن ابن عبَّاس)(۱) فهل فوق ذلك من فخر؟!

٤ ـ وجُعِلَ خير النّاس من تعلّم القرآن وعلّمه الناس، وهذا عامٌّ لألفاظ القرآن ومعانيه، بل هو أولى، وناهيك به من علياء!

التفسير والتأويل: هما بمعنى واحد عند المتقدِّمين، وأمَّا عند المتأخِّرين، فقال الإمام أبو منصور الماتريدي: التفسير: القطع بأنَّ المراد من اللفظِ هذا، والشهادة على الله أنَّه عنى باللفظ هذا؛ فإن قام دليل مقطوع به فصحيح، وإلا فتفسير بالرأي، وهو المنهي عنه.

والتأويل: ترجيح أحد المحتملات بدون القطع والشهادة على الله (٢).

والتفسير بالرأي: هو التفسير بالهوى، والتفسير من عند نفسه، بحيث يُوجب تغييراً لمسألة إجماعية قطعية، أو تبديلاً في عقيدة السلف المُجمَع عليها؛ وأمّا التفسير بالدليل والقرينة فهو تفسير صحيح معتبرٌ في الشرع. ومن يطالع كتب التفسير يجدها مشحونة بمثل هذه التفاسير، فلا ضير فيها.

\*\* \*\* \*\*

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك (٦١٨/٣) برقم: ٦٢٩١.

<sup>(</sup>٢) راجع «الإتقان في علوم القرآن» النوع: ٧٧.

### نسم الله الرحمل الرحين

#### مقدمة الكتاب

آلاء (۱) الله تعالى على هذا العبد الضعيف لا تعدُّ ولا تحصى؛ وأجلُها: التوفيق لفهم القرآن العظيم. ومِنَنُ (۲) صاحب النبوَّة والرسالة ـ عليه الصلاة والسلام ـ على أحقر الأمَّة كثيرة؛ وأعظمها: تبليغه على الفرقان الكريم. لقن (۳) النبيُّ على القرآن الجيل الأول (٤)، وهم أبلغوه للجيل الثاني (٥) وهلمَّ جراً (١٦)، حتى بلغ هذا الضعيف أيضاً حظُّ من روايته ودرايته.

اللهم صلِّ على هذا النبيِّ الكريم: سيدنا ومولانا وشفيعنا، أفضل صلواتك، وأيمن بركاتك وعلى آله وأصحابه، وعلماء أمّته أجمعين، برحمتك يا أرحم الراحمين.

أمّا بعد: فيقول الفقير ولِيُّ الله بن عبد الرحيم \_ عاملهما الله تعالى بلطفه العظيم \_: لَمَّا فتح الله تعالى عليَّ باباً من فهم كتابه المجيد، خطر ببالي أن أجمع وأقيِّد بعض النُّكات (٧) النافعة التي تنفع الأصحاب في رسالة مختصرة والمرجوُّ من لطف الله \_ الذي لا انتهاء له \_ أن يفتح لطلبة العلم \_ بمجرد فهم

<sup>(</sup>١) جمع الإلى، والإلى، والألى: النعمة.

<sup>(</sup>٢) جمع المنّة: الإحسان.

<sup>(</sup>٣) لقّنه الكلام: فهمه إيّاه مشافهة.

<sup>(</sup>٤) الجيل الأول: هم أصحاب النبي ﷺ.

<sup>(</sup>٥) الجيل الثاني: هم جماعة التابعين.

<sup>(</sup>٦) هلم جرًّا: تعبير يقال لاستدامة الأمر واتصاله.

<sup>(</sup>٧) جمع النّكتة، وهي المسألة العلميّة اللّطيفة، الّتي أخرجت بدقّة نظر، وإمعان فكر؛ والمراد بها هنا: الفوائد النافعة.

هذه القواعد \_ شارعاً واسعاً في فهم معاني كتاب الله، بحيث لو صرفوا عُمُرَهم في مطالعة التفاسير، والقراءة على المفسرين \_ على أنَّهم أقلُّ قليلٍ في هذا الزمان \_ لم تتحصل لهم هذه الفوائد بهذا الضبط والربط.

وسمَّيتها (بالفوز الكبير في أصول التفسير) وما توفيقي إلاَّ بـالله، عليـه توكّلت، وهو حسبي، ونعم الوكيل.

#### ومقاصد هذه الرسالة منحصرة في خمسة أبواب:

الباب الأول: في بيان العلوم الخمسة، التي يدل عليها القرآن العظيم نصاً، وكأن نزول القرآن بالأصالة كان لهذا الغرض.

الباب الثاني: في بيان وجوه الخَفاء في معاني نظم القرآن، بالنسبة إلى أهل هذا العصر، وإزالة ذلك الخفاء بأوضح بيان.

الباب الثالث: في بيان لطائف نظم القرآن، وشرح أسلوبه البديع، بقدر الطاقة والإمكان.

الباب الرابع: في بيان مناهج التفسير، وتوضيح الاختلاف الواقع في تفاسير الصحابة والتابعين.

الباب الخامس: في ذِكْرِ جملة صالحة (۱) من شرح غريب القرآن، وأسباب النزول التي يجب حفظها على المفسّر، ويمتنع ويحرم الخوض في كتاب الله بدونها (۲).

\*\* \*\* \*\*

<sup>(</sup>١) أي مقدار كاف.

<sup>(</sup>٢) أسقط الناشرون «للفوز الكبير» الباب الخامس منه؛ لعدم شموله في الدرس.

# الباب الأول

### في بيان العلوم الخمسة

# التي يدلّ عليها القرآن العظيم نصًّا

لِيُعلمْ أَنَّ معانِيَ القرآن المنصوصة لا تخرج عن خمسة علوم :

1- علم الأحكام: وهي: الواجب، والمندوب، والمباح، والمكروه، والحرام؛ سواء كانت من قسم العبادات، أو من قسم المعاملات<sup>(۱)</sup>، أو من تدبير المنزل<sup>(۲)</sup>، أو من السياسة المدنيّة<sup>(۳)</sup>. وتفصيل هذا العلم منوط<sup>(٤)</sup> بذمّة الفقيه.

٢- علم الجَدل: وهو المحاجَّة مع الفِرَق الأربع الضّالة: من اليهود،
 والنصارى، والمشركين، والمنافقين. وتبيان هذا العلم منوط بذمّة المتكلم.

٣- علم التذكير (٥) بآلاع الله: وهو بيان خَلْقِ السماوات والأرض، وإلهام العباد ما يحتاجون إليه، وبيان صفات الله الكاملة.

٤ ـ علم التذكير بأيّام الله (٦٠): وهو بيان الوقائع التي أحدثها الله سبحانه وتعالى، من قبيل تنعيم المطيعين، وتعذيب المجرمين.

<sup>(</sup>۱) المعاملات: مسائل باحثة عن كيفية إقامة المعادلات، والمعاونـات، والاكتسـابات فيما بين النّاس.

<sup>(</sup>٢) علم تدبير المنزل: حكمة باحثة عن كيفية حفظ الربط الواقع بين أهل المنزل.

<sup>(</sup>٣) علم سياسة المدينة: حكمة باحثة عن كيفية حفظ الربط الواقع بين أهل المدينة، والمراد من المدينة: جماعة متقاربة تجري بينهم المعاملات، ويكونون أهل منازل شتى.

<sup>(</sup>٤) المنوط: المعلّق؛ يقال: هذا منوط به، أي معلّق به.

<sup>(</sup>٥) ذكَّره الشيء وبالشيء: جعله يذكره، وذكَّر القوم: وعظهم.

<sup>(</sup>٦) أيام الله: نعمه ونقمه، كقصص الأنبياء وأقوامهم، وأيام العرب: حروبهم وملاحمهم، كيوم ذي قار، ويوم الفجار.

• ـ علم التذكير بالموت وما بعده: من الحشر والنشر والحساب والميزان والجنّة والنّار

وتفصيل هذه العلوم الثلاثة، وذكرُ الأحاديث والآثار المتعلِّقة بها يرجع إلى الواعظ والمذكِّر.

#### أسلوب القرآن الكريم في عرض العلوم الخمسة:

وإنّما وقع بيان هذه العلوم على أسلوب العرب الأولين، لا على منهاج العلماء المتأخرين، فلم يلتزم سبحانه وتعالى في آيات الأحكام اختصاراً يختاره أهل المتون، ولا تنقيح القواعد من قيود غير ضرورية، كما هو صناعة الأصوليين؛ واختار سبحانه وتعالى في آيات المخاصمة إلزام الخصم بالمشهورات المسلّمة (۱)، والخطابيات النافعة (۲)، لا تنقيح البراهين (۳) على طريقة المنطقيين. ولم يُراع سبحانه وتعالى المناسبة في الانتقال من موضوع إلى موضوع، كما يراعيها الأدباء المتأخّرون؛ بل نشر كل ما أهم (۱) إلقاؤه على العباد، سواء كان مقدّماً أو مؤخراً.

### لا تحتاج كلُّ آيةٍ إلى سبب نزول:

وقد ربط عامة المفسّرين كلَّ آية من آيات الجدل والأحكام بقصّة، ويظنّون أنَّ تلك القصة هي سبب نزولها.

<sup>(</sup>١) أي المسلّمة عند عوامّهم وخواصّهم.

<sup>(</sup>٢) الخطابة: قياس مؤلف من المظنونات أو المقبولات، والخطابة بفتح الخاء مصدر.

<sup>(</sup>٣) البرهان: قياسٌ مؤلّف من اليقينيّات سواء كانت بديهيّات أو نظريّات، منتهية إلى البديهيّات.

<sup>(</sup>٤) أهم الأمر فلاناً: أثار اهتمامه.

والحق: أنَّ القصد الأصليَّ من نزول القرآن هو تهذيب النفوس البشريّة، ودمغ العقائد الباطلة، ونفي الأعمال الفاسدة، فوجود العقائد الباطلة في خواطر المكلّفين سبب لنزول آيات الجدل؛ ووجود الأعمال الفاسدة، وشيوع المظالم فيما بينهم سببٌ لنزول آيات الأحكام؛ وعدم تيقُّظهم وتنبُّههم بغير ذكر آلاء الله، وأيّام الله، ووقائع الموت وما بعده، سببٌ لنزول آيات التذكير.

وأمَّا الأسباب الخاصة والقصص الجزئيّة التي تجَشَّم المفسّرون بيانها فليس لها مدخل في ذلك، يُعتدُّ به، إلاّ في بعض الآيات الكريمة، حيث وقعت الإشارة فيها إلى حادثة من الحوادث التي وقعت في عهد النبيّ عليه، أو قبله؛ ولا يزول ما يعرض للسّامع من الترقُّب والانتظار، عند سماع ذلك التعريض إلاّ ببسط القصة؛ فلزم أن نشرح هذه العلوم بوجه لا نحتاج معه إلى إيراد القصص الجزئية (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) ذكر الإمام المصنف في الفصل الأول علم الجدل مع الفرق الأربع الضّالة، وفي الفصل الثاني بقية العلوم الخمسة، فبدأ بعلوم التذكير الثلاثة، ثمّ ثنّى بمباحث الأحكام؛ ففي الكلام لفّ ونشر مشوّش، فتنبّه له.

### الفصل الأوّل

# في علم الجدال(١)

قد وقعت المخاصمة في القرآن العظيم مع الفرق الأربع الضّالة: المشركين واليهود والنصارى والمنافقين. وهذه المخاصمة على طريقين:

الأول: أن يَذْكُرَ سبحانه وتعالى العقيدة الباطلة، مع التنصيص على شناعتها، ويذكر استنكارها فحسب.

الثاني: أن يبيِّن شبهاتهم الواهية، ويذكر حَلَّها بالأدلة البرهانيّة أو الخطابيّة.

# ١- ذِكْرُ الْمُشركين

وقد كان المشركون يسمّون أنفسهم حُنُقًاء، (٢) ويدَّعون التَّدين بملّة سيدنا إبراهيم عليه السلام؛ وإنَّما يقال «الحنيف» لمن تديَّن بالملَّة الإبراهيميَّة، والتزم شعارها.

### شعائر الملَّة الإبراهيمية:

وشعائرها: حجُّ البيت الحرام، واستقباله في الصلوات، والغُسُل من

<sup>(</sup>۱) يقال لعلم الجدل: علم المناظرة والمخاصمة أيضاً؛ والمراد به هنا: أنّ النفوس السّفلية إذا تولّدت بينها شبهات تُدافع بها الحقّ، فكيف تحلّ تلك العقد؟

<sup>(</sup>٢) الحنفاء: جمع حنيف على زِنَةِ فعيل: المائل عن الأديان كلّها إلى الدين القويم؟ من الحنف وهو الميل؟ وفي الاصطلاح: كلّ من كان على دين إبراهيم عليه السلام فهو حنيف.

الجنابة، والاختتان، وسائر خصال الفطرة (١٠)، وتحريم الأشهر الحرم، وتعظيم المسجد الحرام، وتحريم المحرَّمات النَّسَبِيَّة والرضاعية، والـذبح في الحلق، والنَّحر في اللَّبة، والتقرُّب بالذبح والنَّحر إلى الله تعالى، لا سيّما في أيَّام الحج.

#### شرائعها:

وقد كان الوضوء، والصّلة، والصوم من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، والصدقة على اليتامى والمساكين، والإعانة على نوائب الحقّ، وصلة الأرحام مشروعة في أصل الملّة، وكان التمدّح بهذه الأعمال شائعاً فيما بينهم، إلاّ أنّ جمهور المشركين قد تركوها، حتى صارت هذه الأعمال في حياتهم العملية كأن لم تكن شيئاً!

وقد كان تحريم القتل، والسرقة، والزِّني، والرِّبا، والغصب أيضاً ثابتاً في أصل الملّة؛ وكان استنكار هذه الأفعال باقياً عندهم في الجملة؛ ولكن جمهور المشركين كانوا يرتكبونها، ويتَّبعُون النَّفس الأمارة فيها.

#### عقائدها:

وقد كانت عقيدة إثبات الصَّانع سبحانه وتعالى، وأنّه هو خالق الأرض والسَّماوات العلى، وأنّه مدبّر الحوادث العظام، وأنّه قادر على إرسال الرسل وجزاء العباد بما يعملون، وأنّه مقدّر للحوادث العظيمة قبل وقوعها، وأنّ الملائكة عباده المقربون، وأنّهم يستحقّون التعظيم، كلُّ ذلك كان ثابتاً

<sup>(</sup>۱) خصال الفطرة: هي قص الشارب، وإعفاء اللحية، والسواك، واستنشاق الماء، وقص الأظفار، وغسل البراجم، ونتف الإبط، وحلق العانة، وانتقاص الماء \_ يعني الاستنجاء، قال الراوي: ونسيت العاشرة إلا أن تكون المضمضة (رواه مسلم كتاب الطهارة: باب خصال الفطرة، برقم ٢٦١) وفي رواية: الختان بدل إعفاء اللحية. (رواه أبو داود عن عمار بن ياسر رضي الله عنهما).

عندهم، ويدلُّ على ذلك أشعارهم؛ ولكن جمهور المشركين قد وقعوا في شبهات كثيرة تُجاه هذه المعتقدات لاستبعادها، وعدم أُلفتهم بإدراكها.

#### ضلال المشركين:

وكان من ضلالهم: الشِّرك، والتَّشبيه، والتحريف، وجحود الآخرة، واستبعاد رسالة النَّبي ﷺ، وشيوع الأعمال القبيحة والمظالم فيما بينهم، وابتداع التقاليد الباطلة، واندراس العبادات.

### بيان الشِّرك:

والشّرك: أن يثبت لغير الله تعالى شيئاً من الصفات المختصة به تعالى، كالتصرف في العالم بالإرادة ـ الّذي يعبّر عنه بـ ﴿كُن فَيَكُونُ ﴿ ـ أو العلم الذاتي ـ غير المكتسب بالحواس، ودليل العقل، والمنام، والإلهام، ونحو ذلك \_ أو الإيجاد لشفاء المريض، أو اللعن على شخص، والسُّخط عليه حتّى يُقْدر عليه الرِّزق، أو يمرض، أو يشقى بسبب ذلك السُّخط، أو الرَّحمة لشخص حتى يبسط له الرِّزق، ويصح بدنه، ويسعد بسبب هذه الرَّحمة الرَّحة المربي الله الرَّزة المربي المنتفعة المربي المنتفعة الرَّحمة الرَّحمة الرَّحمة الرَّحمة الرَّحة المربي المنتفعة الرَّحمة الرَّحة المربي المنتفعة الرَّحة المربي المنتفعة الرَّحة المربي المنتفعة الرَّحة المربية المنتفعة المربية المنتفعة المربية المربية المربية المربية المربية المربية المنتفعة المربية المربية

ولم يكن هؤلاء المشركون يشركون أحداً في خلق الجواهر (٢)، وتدبير الأمر العظام، ولا يثبتون لأحد قدرة الممانعة (٣) إذا أبرم (٤) الله تعالى أمراً؛

<sup>(</sup>۱) والحاصل: أنَّ الصفات المذكورة من التَّصرف في الكون، والعلم الذاتي، وإيجاد الشفاء، واللَّعن، والسخط، والرحمة كلَّها مختصَّة بالله تعالى، فمن أثبت شيئاً منها لغيره تعالى فقد أشرك.

<sup>(</sup>٢) جمع الجوهر، وهو ما قام بنفسه، ويقابله: العَرَض، والمراد: المكوّنات الماديّة.

<sup>(</sup>٣) الممانعة: المنازعة.

<sup>(</sup>٤) أبرم الأمر: أحكمه.

وإنّما كان إشراكهم في أمور خاصة ببعض العباد، ويطنّون أنّ سلطاناً عظيماً من السلاطين كما يرسل عبيده المخصوصين إلى نواحي مملكته، ويجعلهم مختارين متصرّفين في أمور جزئيّة، إلى أن يصدر عنه حكم صريح في أمر خاص، ولا يقوم بشؤون الرّعيّة وأمورهم الجزئيّة بنفسه، بل يكلُ الرّعية إلى الولاة والحكام، ويقبل شفاعتهم في حقّ الّذين يخدمونهم، ويتوسّلون بهم؛ كذلك قد خلع الملك على الإطلاق<sup>(۱)</sup> على بعض عباده خلْعة الألوهيّة، وجعل سخطهم ورضاهم مؤثّراً في عباده الآخرين. فيرون التزلُّف (۱) إلى أولئك العباد المقرّبين واجباً؛ ليتيسر لهم حسن القبول في حضرة الملك المُطلّق، وتُقبل شفاعتهم للمتقربين بهم في مجاري الأمور (۱).

وكانوا يجوزون نظراً إلى هذه الأمور: أن يُسجَد لهم، ويُذبَح لهم، ويُخبَح لهم، ويُخبَح لهم، ويُحلَف بهم، ويستَعان بقدرتهم المطلقة في الأمور المهمّة. ونحتوا صوراً كصورهم من الحجر والصُّفر، وجعلوها قبلة للتَّوجّه إلى تلك الأرواح؛ حتى اعتقد الجهّال شيئاً فشيئاً تلك الصور معبودة بذواتها؛ فتطرَّق (٤) الفساد العظيم إلى المعتقدات.

#### بيان التشبيه:

والتشبيه: عبارة عن إثبات الصفات البشريَّة لله تبارك وتعالى، فكانوا يقولون: إنَّ الملائكة بنات الله، وإنَّه تعالى يقبل شفاعة عباده، وإن لم يـرض

<sup>(</sup>١) قوله: «على الإطلاق» أي: الكامل في التصرف، يفعل ما يشاء؛ مِنْ: أطلق لـه التصرف: أباحه.

<sup>(</sup>٢) التّزلّف: التّقرّب.

<sup>(</sup>٣) مجاري الأمور: هي ما دون الأمور العظام.

<sup>(</sup>٤) تطرق إليه: ابتغى إليه طريقاً.

بها، كما يفعل الملوك أحياناً مثل ذلك مع الأمراء الكبار؛ ولَمَّا لم يستطيعوا إدراك علمه تعالى وسمعه وبصره، كما يليق بشأن الألوهيَّة، قاسوها على علمهم وسمعهم وبصرهم، فوقعوا في عقيدة التجسيم (١)، ونسبوا التَّحيَّز إلى الله تعالى شأنه.

#### بيان التحريف:

وأمّا التحريف فإنّ قصّته: أنّ أولاد سيدنا إسماعيل عليه السلام كانوا على شريعة جدّهم الكريم: سيّدنا إبراهيم عليه الصلاة والسلام، حتّى جاء عصر عمْرو بن لُحَيِّ (٢) لعنه الله له فوضع لهم الأصنام، وشرع لهم عبادتها، واخترع لهم تحرير البحائر والسّوائب والحامي، والاستقسام بالأزلام، وأمثال هذه الطقوس (٣)، وقد كان هذا الحادث (٤) قبل بعثة النّبي عليه بقُرابة ثلاث مائة سنة، وكانوا يتمسكون في هذا الباب (٥) بآثار آبائهم، ويرونها من الحجج القاطعة.

#### جحود الآخرة:

وقد بين الأنبياء السَّالفون الحَشر والنَّشر؛ ولكن لم يكن ذلك البيان بشرح وبسط مثل ما تضمَّنه القرآن العظيم، ولذلك كان جمهور المشركين قليلي الاطلاع عليه، وكانوا يستبعدون وقوعه.

<sup>(</sup>۱) التجسيم: عقيدة أنّ الله تعالى له جسم كأجسامنا. والتحيز: عقيدة أنّ الله تعالى متمكّن في مكان.

<sup>(</sup>٢) عمرو بن لُحَيِّ: من قحطان، كنيته أبو ثمامة، وفي نسبه اختلاف شديد، ويظن أنّه كان في أوائل القرن الثالث من الميلاد.

<sup>(</sup>٣) الطقوس جمع الطّقس: وهي المراسيم الدينيّة.

<sup>(</sup>٤) يعني وقعة عمرو بن لحي.

<sup>(</sup>٥) يعني في جواز عبادة الأصنام.

### استبعاد رسالة النَّبيّ عَلَيْهُ:

وهـؤلاء الجماعـة وإن كانوا معترفين بنبوة سيّدنا إبراهيم وسيّدنا إسماعيل عليهما السّلام؛ بل بنبوة سيدنا موسى عليه السّلام أيضاً (۱)، ولكن كانت الصِّفات البشرية \_ التي هي حجاب لجمال الأنبياء الكامل (۱) \_ تشوشهم تشويشاً (۱)؛ وكذلك لمّا لم يعرفوا حقيقـة تـدبير الله الّـذي هـو مقتضي بعثة الأنبياء، استبعدوا الرِّسالة، لاعتقادهم أنَّ الرسول ينبغي أن يكون مثل المرسل، فكانوا يوردون لأجل ذلك شبهات واهية، غير مسموعة، فيقولون مثلاً: كيف يكون النبيّ محتاجاً إلى الطّعام والشراب؟ ولماذا لم يرسل الله ملكاً رسولاً؟ ولماذا لا يوحي إلى كل أحد على حدة؟ وعلى هذا الأسلوب.

### نموذج المشركين:

وإن كنت غير مهتد في تصوير (٤) حال المشركين وعقائدهم وأعمالهم، فانظر إلى حال المحترفين (٥) من أهل عصرنا، لا سيّما الّذين يقطُنون منهم بأطراف دار الإسلام (٢) ، ما هي تصورّاتهم عن «الولاية»؟ فمع أنّهم يعترفون بولاية الأولياء المتقدّمين، يرون وجود الأولياء في هذا العصر من قبيل المستحيلات، ويذهبون إلى القبور والعتبات، ويرتكبون أنواعاً من الشرك (٧)؛

<sup>(</sup>١) أي مع كونه عليه السلام من غير آبائهم.

<sup>(</sup>٢) أي تحول تلك الصفات بين الأنبياء وبين جمالهم الحقيقي، وتحجبهم، فلا يدركون ذاك الجمال الكامل لجهلهم.

<sup>(</sup>٣) شوّش الأمر: صيره مضطرباً.

<sup>(</sup>٤) صور الأمر: وصفه وصفاً يكشف حاله كشفاً بيناً.

<sup>(</sup>٥) احترف: اتّخذ حرفة فهو محترف.

<sup>(</sup>٦) أي لما أنّهم يسكنون بنواحي دار الإسلام وأرجائها يكونون جاهلين من الدّين.

<sup>(</sup>٧) أي هم لا يستفيدون من الأولياء الأحياء، بـل يـذهبون إلى الأمـوات، ويرتكبـون هناك البدع والخرافات.

وكيف تطرَّق إليهم التشبيه والتحريف؟ ونرى طبق الحديث الصحيح: «لتتَّبعن سنَنَ من كان قبلكم» (١) أنه ما من بلية من البلايا إلا وطائفة من أهل عصرنا يرتكبونها، ويعتقدون مثلها، عافانا الله سبحانه وتعالى من ذلك.

وبالجملة: فإن الله تعالى بعث سيّد الأنبياء على الفضله ورحمته في العرب، وأمره بإقامة الملّة الحنيفيّة، وخاصمهم (٢) في القرآن العظيم، واسْتدل في المخاصمة بمسلّماتهم التي هي من بقايا الملة الحنيفيّة، ليتحقق الإلزام.

### فرَدُّ الإشراك:

أولاً: بمطالبتهم بالدليل على ما يزعمون، ونقض تمسُّكهم بتقليد آبائهم. ثانياً: بإثبات عدم التساوي بين هؤلاء العباد وبين الرَّب تبارك وتعالى؛ وبيان اختصاصه تعالى باستحقاقه أقصى غاية التعظيم، بخلاف هؤلاء العباد.

ثالثاً: ببيان إجماع الأنبياء على هذه المسألة، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ ۚ لَا إِلَهُ ۗ إِلَّهَ ۗ إِلَّا فَأَعُبُدُونِ ﴾ (٣).

رابعاً: ببيان شناعة عبادة الأصنام، وأن الأحجار ساقطة عن مرتبة الكمال الإنساني، فكيف ينالون مرتبة الألوهية? \_وهذا الرد مسوق لقوم يعتقدون الأصنام معبودة لذواتها(٤).

### وردُّ التشبيه:

أوَّلاً: بمطالبتهم بالدليل على دعواهم، ونقض تمسكهم بتقليد آبائهم.

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان واللفظ لأحمد والبيهقي.

<sup>(</sup>٢) أي جادلهم ونازعهم.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء ٢٥.

<sup>(</sup>٤) وأمَّا الَّذين يظنُّون الأصنام وسيلة التَّقرب، وقبلة التَّوجه فلا يكبتهم هذا الجواب.

وثانياً: ببيان ضرورة التجانس بين الوالد والولد؛ وهو مفقود بالبداهة.

وثالثاً: ببيان شناعة نسبة ما هو مكروه ومذموم لديهم إلى الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿ أَلِرَبِّكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونِ ﴾؟ (١) وهذا الرد مسوق لقوم اعتادوا المقدّمات المشهورة، والمتوهمات الشّعريّة (٢)؛ وكان أكثرهم من هذا القبيل.

### ورِدُّ التحريف:

أوَّلاً: ببيان أنَّه لم يؤثر عن أئمة الملَّة الحنيفيّة.

وثانياً: ببيان أنَّ ذلك كلَّه اختراعات وابتداعات ممن ليسوا بمعصومين.

### وردُّ استبعاد الحشر والنشر:

أولاً: بالقياس على إحياء الأرض يعد موتها، وما أشبه ذلك (٣)، وتنقيح المناط الذي هو شمول القدرة، وإمكان الإعادة (٤).

ثانياً: ببيان موافقة أهل الكتب السماويّة كلّهم في الإخبار به (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الصافات ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) المتوهمات: قضايا كاذبة يحكم بها الوهم في أمور غير محسوسة. والشعر: قول مؤلّف من المخيّلات. والمخيّلات: قضايا يخيّل بها؛ لتتأثّر النفس بها قبضاً وبسطاً، فترغب فيها، سواء كانت صادقة أو كاذبة، كقول القائل: الخمر ياقوتة سيّالة. فحينئذ تنبسط النّفس وترغب فيها؛ والعسل مرّة مُهوّعة، فالنّفس تنقبض وتنفر عنه.

<sup>(</sup>٣) كقياس الإعادة على الابتداء.

<sup>(</sup>٤) أي نقول: إنّ الإعادة موقوفة على أمرين: الأول: كون الإعادة ممكنة، والثاني: كون قدرة الله تعالى شاملة عليه، وثبت كلا الأمرين، فأيّ استحالة فيهما؟

<sup>(</sup>٥) أي نقول: إنّ الكتب السماويّة كلّها متّفقة في الإخبار بوقوع الحشر والنّشر، فكان ذلك إجماعاً قاطعاً عليه.

### والردُّ على منكري الرسالة:

أُولاً: ببيان وجودها في الأنبياء السابقين، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلّا رِجَالًا نُوْحِى إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿وَيَقُولُ ٱلَّذِيكَ كَنَوُولُ اللّهِ مَنْ عَبْدُهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ﴾ (١). كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَكَا قُلُ كَفَى بِٱللّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِئْبِ﴾ (١).

وثانياً: بدفع الاستبعاد ببيان أن الرسالة هنا عبارة عن الوحي، قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّشُلُكُمْ يُوحَى إِلَى ﴾ (٣) ، ثم يفسر الوحي بما لا يكون من المستحيلات، كما قال تعالى: ﴿ فَوَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيمُ ﴾ (٤).

وثالثاً: ببيان أن عدم ظهور المعجزات التي يقترحونها وعدم موافقة الله تعالى إيَّاهم في تعيين شخص يتوخون (٢) رسالته، وعدم إرساله تعالى الملائكة رسلاً، وعدم إيحائه تعالى إلى كل شخص، كل ذلك لمصلحة كلية، يقصر علمهم عن إدراكها.

ولمّا كان أكثر الناس الّذين بعث الله إليهم الرسول على مشركين، ذكر هذه المعاني في القرآن الكريم في سور كثيرة بأساليب متعددة، وتأكيدات بليغة، ولم يتحاش (٧) عن تكرارها وتردادها. نعم! هكذا ينبغي أن تكون مخاطبة الحكيم المُطْلق مع هؤلاء الجهلة؛ والكلام في مقابلة هؤلاء السفهاء جديرٌ بهذا التأكيد البليغ، ﴿ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾.

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف ۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) سورة الرّعد ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة حم السجدة ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى ٥١.

<sup>(</sup>٥) اقترح عليه كذا وبكذا: تحكّم وسأله إيّاه بالعنف، ومن غير رويّة.

<sup>(</sup>٦) توخّى الأمرَ: قصد إليه، وتعمّد فعله، وتحراه. يقال: توخّى رضاه، وتوخّى محبته.

<sup>(</sup>٧) تحاشى عن كذا: تنزّه.

# ٢ \_ ذِكْرُ اليهود

وقد كان اليهود، آمنوا بالتوراة، وكان من ضلالهم:

١ ـ تحريف أحكام التوراة، سواء كان تحريفاً لفظيّاً، أو تحريفاً معنويّاً.

٢\_ وكتمان آيات التوراة.

٣\_ وإلحاق ما ليس منها بها، افتراء منهم.

٤\_ والتّقصير في تنفيذ أحكامها.

٥ ـ والعصبيّة الشديدة لديانتهم.

٦\_ واستنكار رسالة نبيّنا ﷺ، وسوء الأدب والطعن عليه ﷺ، بل بالنسبة إلى الربِّ تبارك وتعالى أيضاً.

٧\_ وابتلاؤهم بالبخل والحرص، ونحو ذلك من الرذائل.

#### بيان التحريف

وقد تحقّق لدى الفقير أن تحريفهم اللّفظي (١) قد كان في ترجمة التوراة وأمثالها، لا في أصل التوراة؛ وهو قول ابن عبّاس رضى الله عنهما.

والتحريف المعنوي: هو تأويل فاسد بحمل الآية على غير معناها، بتعسُّف وانحراف عن سواء السبيل.

<sup>(</sup>۱) اعلم: أنّ في التحريف ثلاثة مذاهب: ذهب جماعة إلى إنكار التحريف اللفظي رأساً، فالتحريف عندهم كلّه معنوي، وإليه جنح الإمام المصنّف رحمه الله تعالى؛ وذهب جماعة إلى أنّ التحريف اللفظي موجود فيها، ولكنّه قليل؛ وقال جماهير العلماء: إنّ التحريف قد وقع في الكتب السماويّة بكل نحو من اللفظى والمعنوي كثيراً.

#### أمثلة التحريف المعنوي:

1- فمن جملة ذلك: أنّ الله تعالى قد بين الفَرق بين المتديّن الفاسق والكافر الجاحد في كلّ ملّة، وتوعّد الكافر بالخلود في النّار والعذاب الأليم، وجوز خروج الفاسق من النّار بشفاعة الأنبياء، وصرَّح بذلك في كلّ ديانة باسم المتديّن بتلك الديانة، فأثبت ذلك في التوراة لليهود والعبْرييّن ، وفي الإنجيل للنصرانيين، وفي القرآن العظيم للمسلمين. ومناط الحكم: هو الإيمان بالله واليوم الآخر، والإيمان بالنّبيّ الّذي بعث إليهم، والانقياد له، والعمل بشرائع ملّته، والاجتناب عن نواهيها؛ لا تخصيص الحكم بفرقة من الفررق لذاتها.

ولكن اليهود زعموا أن كل من كان يهوديًّا أو عبريًّا فهو من أهل الجنة، وتُخلِّصه شفاعة الأنبياء من العذاب، ولا يمكث في النّار إلا أياماً معدودات، وإن لم يتحقق ذلك المناط، ولم يكن إيمانه بالله تعالى على الوجه الصحيح، ولم يدرك حظًا من الإيمان بالآخرة، ورسالة النبي المبعوث عليهم.

وهذا خطأ صرف وجهل محض الشهة على القرآن العظيم هذه الشبهة على أتم وجه، لِمَا أَنّه كان مهيمناً على الكتب السابقة، مبيّناً لمواضع الإشكال فيها، فقال تعالى: ﴿ بَكِنَ مَن كَسَبَ سَيِّئَكَةً وَأَحَطَتَ بِهِ حَطِيّتَتُهُ وَأَوْلَيّهِ كَالَ أَمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (٣).

٢\_ ومن جملة ذلك: أنه تعالى قد بين في كل ملة أحكاماً تناسب مصالح
 ذلك العصر، ورُوعِيت في التشريع<sup>(٤)</sup> عادات القوم الصالحة، وأكد الأمر

<sup>(</sup>۱) يقال لليهودي: العبري والعبراني، تسمية لهم باسم لغتهم؛ وهم يسمّون أنفسهم بالإسرائيلي، نسبة إلى إسرائيل، أي يعقوب عليه السلام.

<sup>(</sup>٢) هيمن على الشيء: سيطر عليه، وراقبه وحفظه.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ٨١.

<sup>(</sup>٤) التشريع: سنّ القوانين.

بالأخذ بها، وإدامة العمل عليها، والاعتقاد بها، وحصر الحَقِّيَّة فيها؛ والمراد أنَّ الحقّ منحصر فيها في ذلك العصر، وأنَّ الإدامة عليها (١) إضافية، لا حقيقية، أي: ما لم يأت نبيَّ آخر، وما لم يكشف السِّتار عن وجه رسالته.

ولكن اليهود حملوا ذلك على استحالة نسخ اليهودية؛ وكان معنى (٢) وصية التمسلك بها، هو الوصاية بالإيمان بالله والتمسلك بالأعمال، ولم تكن خصوصية تلك الملة معتبرة لذاتها؛ ولكن اليهود اعتبروا الخصوصية، فظنوا أن يعقوب عليه السلام وصلى بنيه بالتمسلك باليهودية أبداً.

٣\_ ومن جملة ذلك: أنّ الله تعالى شرّف الأنبياء، والتابعين لهم بإحسان، في كلّ ملّة بوصف المقرّب والمحبوب، ووصف الّذين ينكرون الملّة بالمغضوب؛ وأطلق في هذا الباب لفظاً شائعاً في كلّ قوم، فلا عجب لو استعمل كلمة «الأبناء» مقام المحبوبين؛ ولكنْ ظنّ اليهود أنّ هذا التشريف دائر مع صفة الانقياد مع اسم اليهوديّ والعبريّ والإسرائيلي ، ولم يعرفوا أنّه دائر مع صفة الانقياد والخضوع، والسيّر على الحقّ الذي أنزله الله على الأنبياء لا غير.

وقد ارتكز<sup>(٣)</sup> في خواطرهم كثير من التأويلات الفاسدة من هذا القبيل، وتلقُّوْها وتوارثوها عن آبائهم وأجدادهم؛ فدَحَض (٤) القرآن الكريم هذه الشبهات على أتم وجه.

<sup>(</sup>١) ضمائر التأنيث كلّها ترجع إلى الملّة

<sup>(</sup>۲) هذا جواب سؤال مطوي، وهو أنّ اليهود يدّعون أنّ يعقوب عليه السلام يوم مات وصتى بنيه بالتّمسك باليهوديّة، فيستدلّون بتلك الوصية على استحالة نسخ اليهوديّة، والجواب: أنّ ذلك افتراء منهم على يعقوب عليه السلام، ولم يكن معنى وصيّته هذا، بل كان معناه... إلخ.

<sup>(</sup>٣) ارتكز الشيء: ثبت واستقر في محلّه

<sup>(</sup>٤) دحض الحجة: أبطلها ودفعها

#### بيان كتمان الآيات:

أمّا كتمان الآيات: فهو أنّهم كانوا يخفون بعض الأحكام والآيات للمحافظة على جاه شريف، أو لطلب منصب عزيز، لئلا يتلاشى اعتقاد العامّة فيهم، ولا يلاموا على ترك العمل بتلك الآيات.

#### أمثلته:

١- فمن جملة ذلك: أن حُكْمَ رجم الزاني مصرّح به في التوراة، ولكنّهم أهملوه لإجماع أحبارهم (١) على إهماله، وإقامة الجلد وتسخيم (١) الوجه مقامه، وكانوا يخْفون تلك الآيات خشية الفضيحة.

٢- ومن جملة ذلك: أنّ الآيات (٣) التي فيها بشارة ببعثة نبي في أولاد هاجر (١) وإسماعيل عليهما السلام، والّتي فيها إشارة إلى وجود ملّه، يَتِم ظهورها وشهرتها في أرض الحجاز، وتمتلئ بها جبال عرفة من التلبية، ويؤم النّاس ذلك الموضع من الأقطار والأمصار؛ وهي ثابتة في التوراة حتّى اليوم؛ فكان اليهود يتأوّلونها بأنّ ذلك إخبارٌ بوجود تلك الملّة، وليس فيها أمر باتّباعها؛ وكانوا يردّدون هذه الكلمة «ملحمة كتبَت علينا» (٥)

ولِمَا أَنَّ هذا التَّأُويل الركيك لا يسمعه أحد، ولا يصح عند أحد، كانوا يتواصون فيما بينهم بإخفائها، ولا يسامحون بإظهارها على كلَّ عام وخاص،

<sup>(</sup>۱) الأحبار جمع حبر \_ بفتح أوّله، وبكسره \_: العالم الكبير عند النصارى، ورئيس الكهنة عند اليهود.

<sup>(</sup>٢) سخّم الله وجهه: سوّده، والسَّخَم: السّواد.

<sup>(</sup>٣) يعنى آيات التوراة.

<sup>(</sup>٤) هاجر على زنة فاعل: أم إسماعيل عليهما السلام، ويقولون: آجر، فيبدلون الهمزة من الهاء.

<sup>(</sup>٥) أي كانوا يقولون: كتب علينا الحرب الشديدة مع النبي الذي سيظهر في أولاد إسماعيل، فكأنّنا أمرنا بمخالفته، لا باتباعه.

كما حكى الله تعالى عنهم: ﴿ أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَآجُوكُم بِدِ عِندَ رَبِّكُمْ ﴾ (١).

ما أجهلهم! هل يمكن أن تحمل منة الله تعالى على هاجر وإسماعيل على هاجر وإسماعيل على هاجر وإسماعيل على على هاجر وإسماعيل على السلام ـ بهذه المبالغة، وذكر هذه الأمّة بهذه الفضيلة، على الإخبار بوجود تلك الملّة، ولا يكون فيه حـت وتحريض على اتباع هذا الدين؟! سبحانك هذا إفك عظيم!

#### بيان الافتراء:

أمّا الافتراء (٢) فأسبابه:

١ ـ دخول التّعمق والتّشدد على أحبارهم ورهبانهم.

٢- والاستحسان، أي: استنباط بعض الأحكام بناءً على إدراك المصالح فيها، بدون نص من الشارع.

٣ ـ وُترويج الاستنباطات الواهية.

فأتباعهم ألحقوها بالأصل<sup>(٣)</sup>، زعماً منهم أنّ اتفاق سلفهم على شيء من الحجج القاطعة؛ فلم يكن عندهم مستند في إنكار نبوّة عيسى عليه السلام إلاّ أقوال سلفهم؛ وكذلك كان حالهم في كثير من الأحكام.

### سبب التساهل وارتكاب المُناهي:

وأمّا التّساهل في تنفيذ أحكام التّـوراة، وارتكـاب البخـل والحـرص، فظاهر أنّه من مقتضيات النّفس الأمارة، وهي تغلب النّاس جميعاً إلاّ من شـاء

<sup>(</sup>١) سورة البقرة٧٦

<sup>(</sup>٢) الافتراء على الله: نسبة ما يكتبونه بأيديهم إلى الله تعالى وإلى التوراة

<sup>(</sup>٣) أي بأصل الكتاب والشريعة.

الله؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ أَبِٱلشَّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّحٌ ﴾ (١).

ولكن هذه الرديلة (٢) قد تلوتنت في أهل الكتاب بلون آخر؛ وهو أنهم كانوا يتكلّفون تصحيحها بتأويل فاسد، وكانوا يبرزونها في صبغة الدين.

### أسباب استبعاد رسالة سيدنا محمد عليه:

وأمَّا استبعاد رسالة سيّدنا محمد عَلَيْكُ، فأسبابه:

١- اختلاف عادات الأنبياء وأحوالهم في إكثار التّزوج والإقلال منه،
 وما أشبه ذلك.

٧\_ وأختلاف شرائعهم.

٣ ـ واختلاف سنة الله تعالى في معاملة الأنبياء.

٤ وبعثة النبي ﷺ من بني إسماعيل، بعدما كان جمهور الأنبياء من بني إسرائيل.

٥\_ وأمثال هذه الأسباب.

### النّبوة ومنهجها في إصلاح النّاس:

والأصل في هذه المسألة: أنّ النّبوة كائنة لإصلاح نفوس النّاس، وتهذيب عباداتهم وتعديل عاداتهم، لا لإنشاء أصول البرّ والإثم؛ ولكل قوم عادات في العبادات، وتدبير المنزل، والسياسة المدنيّة، فإذا ظهرت فيهم النّبوة فلا تستأصل هذه العادات بالمرّة، ولا تضع لهم عادات جديدة، بل تميّز فيما بين العادات، فما كان منها صالحاً مطابقاً لرضا الله تعالى تبقيه وتحفظه، وما كان منها مخالفاً للأصل، منافياً لرضا الله تعالى تغيّره حسب الضرورة وتعدّله.

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف٥٥

<sup>(</sup>٢) الرَّذيلة: ضدَّ الفضيلة، والجمع: رذائل.

### ٣ـ ذكر النّصاري

### عقيدة التَّثليث والرَّدُّ عليها:

أمّا النّصارى: فكانوا مؤمنين بسيّدنا عيسى عليه السّلام، وكان ضلالهم: أنّهم يزعمون أنّ لله تبارك وتعالى ثلاثة أجزاء متغايرة بوجه، ومتّحدة بآخر؛ وكانوا يسمونها «الأقانيم(١) الثلاثة»:

أحدها: الأب؛ وهو بإزاء مبدأ العالم (٢).

والثّاني: الابن؛ وهو بإزاء الصّادر الأوّل الّـذي هـو معـنى عـامّ شـامل لجميع الموجودات (٢).

والثَّالث: روح القُدس؛ وهو بإزاء العقول المجرّدة.

وكانوا يعتقدون أن أقنوم «الابن» تدرَّع (٤) بروح عيسى عليه السلام، أي كما أن جبريل عليه السلام قد يظهر في صور الإنسان، كذلك ظهر الابن في صورة روح عيسى عليه السلام؛ فعيسى إله وابن إله وبشر أيضاً في وقت واحد؛ وتجري عليه الأحكام البشرية والإلهية معاً.

<sup>(</sup>١) الأقانيم جمع (الأقنوم) وهي كلمة سريانية، معناها: الشخص، والأصل.

<sup>(</sup>٢) قارن الإمام المصنّف رحمه الله تعالى مصطلحات النصارى بمصطلحات الفلاسفة؛ والفلاسفة يعنون بمبدأ العالم ذات الواجب تعالى، وبالصادر الأول العقل الأول، وبالعقول المجرّدة العقول العشرة؛ والعقل عندهم: جوهر مستغن في أفعاله عن الآلات الجسمانيّة، متوسّط بين الواجب ومصنوعاته في إفاضة الوجود

<sup>(</sup>٣) الصادر الأول أي العقل الأول عند الفلاسفة سبب لوجود جميع الكائنات، فهو شامل لجميع الموجودات بهذا المعنى.

وهو عند أرباب الحقائق: الوجود المنبسط المخلوق، ومنه وجد العالم بحذافيره.

<sup>(</sup>٤) تدرع أي تقمص

وكذلك يكون التذكير بآلاء الله، وبأيّام الله على الأسلوب الّذي هـو معروف عندهم، وشائع لديهم؛ فهذا هو السّبب في اختلاف شرائع الأنبياء عليهم الصّلاة والسّلام.

# اختلاف الشّرائع كاختلاف وصفات الطّبيب:

وهذا الاختلاف في الشرائع كالاختلاف في وصفات الطبيب؛ فإنه إذا دبر أمر المريضين يصف لأحدهما دواء وغذاء بارداً، ويأمر الآخر بدواء وغذاء حارة، وغرض الطبيب من معالجتهما واحد، وهو إصلاح مزاجهما، وإزالة المواد الفاسدة منهما، لا غير؛ ويمكن أن يصف الطبيب في كل منطقة أدوية وأغذية مختلفة، تلائم أهلها، وكذلك يختار في كل فصل من الفصول علاجاً مختلفاً يناسب ذلك الفصل.

كذلك لمّا أراد الطبيب الحقيقي \_ جلّ مجدُه \_ معالجة من ابتُلِي بالمرض النّفساني، وتقوية القوّة الملكيّة، وإزالة الفساد الطّارئ عليهم، اختلفت المعالجة بحسب اختلاف أقوام كلّ عصرٍ وعاداتهم، ومشهوراتهم، ومسلّماتهم.

#### أنموذج اليهود:

وعلى كلِّ، فإنْ أردت أن ترى أنموذج (١) اليهود، فانظر علماء السوء النين يطلبون الدّنيا، ويولعون بتقليد السلف، ويعرضون عن نصوص الكتاب والسنّة، ويستندون إلى تعمُّق عالم وتشدده، أو إلى استحسانه، فأعرضوا عن كلام الشّارع المعصوم، وجعلوا الأحاديث الموضوعة، والتأويلات الفاسدة قدوة، فانظر كأنّهم هم!

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الأنموذج والنّموذج: مثال الشيء، أصلهما كلمة فارسيّة.

وكانوا يتمسكون في إثبات هذه العقيدة ببعض نصوص الإنجيل التي أطلق فيها لفظ «الابن» على عيسى عليه السلام (١١)، وكذلك يستدلون بالآيات التي نسب فيها عيسى عليه السلام بعض أفعال الله تعالى إلى نفسه (٢).

وجواب الإشكال<sup>(۳)</sup> الأوّل: على تقدير صحّة نصوص الإنجيل، وأنّه ليس فيها تحريف: أنّ لفظ «الابن» في العهد القديم، كان مستعملاً بمعنى المحبوب والمقرّب والمجتبى، كما يدل عليه كثير من القرائن في الإنجيل.

وجواب الإشكال الثاني: أنّ تلك النّسبة على طريق الحكاية؛ كما يقول رسول الملك: «إنّا فتحنا البلد الفلانيّ» و «لقد حطّمنا القلعة الفلانيّة»، وفي الحقيقة هذا راجع إلى الملك؛ وأمّا الرّسول فإنّما هو ترجمان الملك فحسب.

والجواب الثاني: أنّه يحتمل أن يكون الوحي إلى عيسى عليه السلام عن طريق انطباع (١) المعاني في لوح قلبه من قبل العالم العلوي، لا عن طريق تمثّل جبرائيل عليه السلام في صورة البشر، وإلقاء الكلام إليه؛ فبسبب هذا الانطباع جرى منه عليه السلام كلام مشعر بنسبة تلك الأفعال إلى نفسه؛ والحقيقة غير خفيّة.

وبالجملة: فقد ردّ الله تعالى هذا المذهب الباطل، وبيّن أن عيسى عبد الله وروحه المطهّرة التي نفخها في رحم مريم الصّدِيقة، وأنّه تعالى أيّده بروح القُدس، وحاطه (٥) عليه السّلام بعناية خاصة.

<sup>(</sup>١) راجع إنجيل مُرْقُس ٢٢: ١٣ وإنجيل لوقا٢٣: ٤٦، والمواضع الكثيرة من إنجيل يوحنًا.

<sup>(</sup>٢) كما في الأصحاح الثامن من إنجيل متّى: (جاء أبرص فقال لعيسى: يا ربّ إن شئت فأنت قادر على تطهيري، فمدّ يسوع يده ولمسه، وقال: «قد شئت فاطهر» فطهر للوقت من برصه. (الآيات ١-٣).

<sup>(</sup>٣) الإشكال بمعنى الاشتباه والالتباس، من أشكل الأمر: إذا التبس

<sup>(</sup>٤) الانطباع مطاوع لطبع.

<sup>(</sup>٥) حاط حوطاً الشيء: حفظه وتعهده بجلب ما ينفعه، ودفع ما يضره

وبالجملة: فلو فرضنا أن الله سبحانه وتعالى ظهر في الكسوة الرُّوحية، التي هي من جنس الأرواح (١) وتدرَّع بالبشريّة، فلا ينطبق لفَظ «الاتحاد»، على هذا المعنى عند التّدقيق والإمعان، إلا بتسامح. وأقرب الألفاظ لهذا المعنى: هو «التقويم» ومثله (٢)؛ تعالى الله عمّا يقول الظّالمون علوّاً كبيراً.

# أنموذج النّصارى:

وإن شئت أن ترى نموذجاً لهذا الفريق، فانظر اليوم إلى أولاد المشايخ والأولياء، ماذاً يظنّون بآبائهم؟ وإلى أي حد وصلوا بهم! ﴿وَسَيَعَلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَي مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾! (٣)

# عقيدة مصلوبيّة المسيح والرّد عليها:

ومن ضلالاتهم أيضاً: أنهم يجزمون بأن عيسى عليه السلام قد قتل، مع أن الواقع خلاف ذلك، وقد شبه لهم، والتبس عليهم الأمر، فظنوا رفعه إلى السماء قتلاً، ورووا هذا الغلط كابراً عن البر، فكشف الله تعالى الستار عن حقيقة الأمر في القرآن العظيم قائلاً: ﴿وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنَ شُيِّهَ لَهُمُ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) أي أنَّ الكسوة الروحيّة أيضاً روح من الأرواح.

<sup>(</sup>۲) حاصل ما قاله الإمام المصنّف رحمه الله: أنّ النصارى يقولون بالاتحاد بين الله تعالى وبين عيسى عليه السلام، بأنّ الله تعالى تقمّص بشرية عيسى عليه السلام، فصار متحداً معه، فردّ عليهم المصنّف رحمه الله، وقال: لو فرضنا أنّ الله تعالى صار روحاً في أول الأمر، ثمّ تقمّص بشريّة عيسى عليه السلام ثانيا، فلا ينطبق عليه لفظ «الاتحاد»، أي لم يصر سبحانه وتعالى مع هذا متّحداً مع عيسى عليه السلام في النظر الممعن؛ لأنّ الله تعالى بمنزلة الرّوح، وبشريّة عيسى بمنزلة الجسد، والرّوح لا تكون متّحدة مع الجسد أبداً، بل تكون مقومة ومعدّلة فحسب، فكيف يقول الظالمون بالاتّحاد بينه تبارك وتعالى وبين عبده عيسى عليه الصلاة والسلام؟!

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء ٢٢٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ١٥٧.

وأمّا ما ذكر في الإنجيل من قول عيسى عليه السّلام في هذا الباب(١) فمعناه: أنّه إخبار بجرأة اليهود، وإقدامهم على قتْله؛ ولكن الله تعالى أنجاه من هذه المهلكة.

وأمّا كلام الحواريين (٢) فإنّه ناش عن اشتباه الأمر، وعدم وقوفهم على حقيقة الرّفع الّذي لم يكن مألوفاً لعقولهم، ولا لأسماعهم.

# تحريفهم في بشارة الفارقليط (٣):

ومن ضلالاتهم أيضاً: أنهم يقولون: إنّ الفارقليط الموعود هو عيسى عليه السلام نفسه، الّذي جاء بعد قتله إلى الحواريين، وأوصاهم بالتمسك بالإنجيل<sup>(3)</sup>، ويقولون: إنّ عيسى عليه السلام أوصاهم أيضاً بأنّ المتنبّئين سيكثرون، فمن سمّاني فاقبلوا كلامه، وإلا فلا.

وأمّا ذكر عيسى عليه السّلام وتسميته فالغرض منه التصديق بنبوّته، لا أن يتّخذه ربًّا، أو يعتقد بأنّه ابن الله.

<sup>(</sup>۱) جاء في إنجيل متى(٢٦:٤٥): انظروا قد اقتربت تلك السّاعة، وابن النّاس يصلب بأيدى الفجّار الظلمة.

<sup>(</sup>٢) أي إخبار الحواريين بقتل عيسى عليه السلام.

<sup>(</sup>٣) فارقليط: كلمة سريانيّة، معناها: أحمد (أفعل التفضيل من الحمد) أي: الّذي يحمد الله تعالى أكثر من كلّ أحد.

<sup>(</sup>٤) كما في الباب الثاني من كتاب الأعمال، وراجع «إظهار الحقّ» ٢: ١٩٧\_٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) لأنّ روح عيسى عليه السلام لم تمكث عندهم إلا قليلاً، على زعمهم

#### ٤ ـ ذكر المنافقين

#### نفاق الاعتقاد ونفاق العمل:

أمَّا المنافقون: فكانوا على قسمين:

ا\_ طائفة منهم يقولون بألسنتهم: «لا إله إلا الله، محمد رسول الله»، وقلوبهم مطمئنة بالكفر، ويضمرون (١) الجحود الصرف في أنفسهم، قال الله تعالى في حقهم: ﴿إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ ٱلْأَسَفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾(٢).

٢\_ وطائفة دخلوا في ألإسلام مع ضعف فيه.

#### مظاهر نفاق العمل:

١- فمنهم من يعتاد موافقة قومهم: إنْ ثَبَت القوم على الإيمان ثبتوا،
 وإن رجع القوم إلى الكفر رجعوا. •

٢\_ ومنهم من استولى على قلوبهم الانسياق<sup>(٣)</sup> وراء الله الدنيوية الدنيئة، بحيث لم يذر في قلوبهم مكاناً لحب الله، وحبِّ رسوله ﷺ.

" ومنهم من تملَّك قلوبهم الحرص على المال والحسد والحقد، ونحو ذلك من الرذائل، بحيث لم يبق في قلوبهم محلُّ لحلاوة الابتهال والمناجاة، ولا لبركات العبادات.

٤ ومنهم من انغمسوا في شؤون المعاش واشتغلوا بها، حتى لم يبق لديهم فرصة للاهتمام بأمر الآخرة، وترقُبها وللتفكير فيها.

<sup>(</sup>١) أضمر الشيء: أخفاه.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ٤٥

<sup>(</sup>٣) الانسياق: مطاوع ساقه أي تبع غيره ومشى خلفه.

٥ ومنهم من تخطُر ببالهم ظنون واهية وشبهات ركيكة في رسالة نبيّنا على وإن لم يبلغوا إلى أن يخلعوا رِبْقة الإسلام عن عنقهم، وينْفضوا أيديهم منه بتاتاً.

وسبب تلك الشُّكوك: جريان الأحكام البشريَّة على نبيَّنا ﷺ، وظهـور الملَّة الإسلاميَّة في صورة سيطرة الملوك على أطراف البلاد، وأمثال ذلك.

7\_ ومنهم من حملتهم محبّة القبائل والعشائر على أن يبذلوا الجهد البليغ في نُصرتهم، وتقويتهم وتأييدهم، ولو كان ذلك على مناوأة أهل الإسلام؛ ويضعّفون أمر الإسلام عند التّعارض، ويلحقون به الضّرر.

# الكلام حول قسمي النّفاق:

وهذا القسم من النّفاق<sup>(۱)</sup> هو نفاق الأعمال والأخلاق، ولا يمكن الاطّلاع على النّفاق الأول بعد سيّدنا محمد ﷺ؛ لأنّه من الأمور المغيّبة، ولا يمكن الاطلاع على مكنونات القلوبُ.

والنّفاق الثّاني كثير الوقوع، لا سيّما في عصرنا، وإليه جاءت الإشارة في الحديث الشريف: «أربع من كنّ فيه كان منافقاً خالصاً: إذا اؤتمن خان، وإذا حدّث كذب، وإذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر»(٢)، وقال: «همُّ المنافق بطنه، وهمُّ المؤمن فَرْسُه»(٣) إلى غير ذلك من الأحاديث.

### الغرض من ذكر أحوال المنافقين في القرآن العظيم: .

وقد كشف الله تعالى في القرآن العظيم عن معايب المنافقين وأعمالهم، وذكر من أحوال الفريقين أشياء كثيرة، لتحترز الأمة بأسرها منها.

<sup>(</sup>١) يعنى القسم الثاني بجميع أنواعه.

<sup>(</sup>٢) رواه السَّتة إلا ابن ماجه عن ابن عمرو رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٣) لم أجده مع الجهد البليغ.

#### نموذج المنافقين:

وإن شئت أن ترى نموذجاً للمنافقين، فانطلق إلى مجالس الأمراء، وانظر إلى مصاحبيهم وندمائهم، يؤثرون رضا الأمراء على رضا الله تعالى.

ولا فرق عند المنصف بين المنافقين الذين سمعوا كلام الرسول عباشرة ثمّ نافقوا، وبين هؤلاء المنافقين الذين ولدوا في هذا الزّمان، ثمّ علموا أحكام الشّريعة بطريق القطع واليقين، ثمّ أقدموا على خلافها، وانحرفوا عنها.

وكذلك طائفة من المعقوليين الله نين تمكّنت في خواطرهم شكوك وشبهات كثيرة، ونسوا الدّار الآخرة، فهم أيضاً نموذج المنافقين.

# القرآن كتاب كلّ عصر:

وعلى كلّ، فإذا قرأت القرآن فلا خصب أنّ المخاصمة كانت مع قوم انقرضوا، كلاّ، بل ما من بلاء كان فيما سبق من الزّمان إلا وهو موجود اليوم بطريق الأنموذج، كما ورد في الحديث الشريف: «لتتبّعُن ّسنَنَ من كان قبلكم» فمقصود القرآن الكريم بيان كليّات تلك المفاسد، لا خصوص الحوادث.

هذا ما تيسر لي في هذا الكتاب من بيان عقائد الفرَق الضّالة، والردود عليها؛ وأظن أنَّ هذا القدر كافٍ في فهم معاني آيات الجدل إن شاء الله تعالى.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) حدیث متّفق علیه، وتمامه: «شبراً بشبر، وذراعاً بذراع، حتّی لو دخلوا جحر ضبّ تبعتموهم»، البخاري برقم ٦٨٨٨، ومسلم برقم ٦٨٨٩.

# الفصل الثاني

# في بقية مباحث العلوم الخمسة

### بيان التّذكير بآلاء الله:

ليُعْلم أن نزول القرآن الكريم إنّما كان لإصلاح النّفوس البشريّة سواء كانوا عرباً أو عجماً، بدواً أو حضراً؛ فلذلك اقتضت الحكمة الإلهية أن لا يخاطب النّاس في التّذكير بآلاء الله إلا بما تسعه أذهانهم، وتحيط بهم مداركهم، ولا يبالغ في البحث والتّحقيق مبالغة زائدة؛ فسيق الكلام في أسماء الله تعالى وصفاته بوجه يمكن فهمه، والإحاطة به بإدراك وفطانة خُلق أكثر أفراد الإنسان عليهما في أصل خلقتهم، من دون حاجة إلى ممارسة الفلسفة الإلهية ومزاولة علم الكلام.

#### إثبات الذّات وبيان الصّفات:

فأثبت سبحانه وتعالى ذات المبدأ إجمالاً، إذ إنَّ معرفته تعالى مركوزة في فطرة بني آدم؛ لا ترى طائفة منهم في الأقاليم الصاّلحة، والأماكن القريبة من الاعتدال ينكرون ذلك.

ولمّا كان إثبات الصّفات الإلهيّة بطريق الإمعان، وتحقيق الحقائق، مستحيلاً بالنّسبة إلى أفراد الإنسان؛ ولو لم يطّلعوا على صفاته تعالى إطلاقاً لم يصلوا إلى معرفة الرّبوبيّة الّتي هي أنفع الأشياء في تهذيب النّفوس؛ فكان من حكمة الله تعالى: أنّه اختار شيئاً من الصّفات البشريّة الكاملة الّتي يعرفونها، ويجري التّمدّح بوجودها فيما بينهم، فاستعملها بإزاء المعاني

الدقيقة الغامضة التي لا مدخل للعقول البشرية في ساحة جلالها؛ وجعل الأصل المصرّح بقوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنَ أَبُ ﴾ ترْيَاقاً للدّاء العضال من الجهل المركّب؛ ومنع من إثبات الصّفات البشرية الّتي تثير الأوهام إلى العقائد الباطلة، كإثبات الولد والبكاء والجزع له تعالى شأنه.

#### صفاته تعالى توقيفيّة:

وإنْ أمعنت النّظر في مسألة الصّفات الإلهيّة تجلّى لك أنّ الجري على مسطرة العلوم الإنسانيّة، غير المكتسبة، وتمييز صفات يجوز أن تنسب إلى الله تعالى، ولا يقع بها خلل، عن الصّفات الّـتي يـؤدّي إثباتها إلى الأوهام الباطلة، أمر دقيق خطير للغاية، لا يدرك غوره جمهور النّاس؛ فلا جرم كان هذا العلم توقيفيًّا، لم يسمح فيه بالبحث بحرية وإطلاق.

#### بيان آلائه وآيات قدرته:

واختار سبحانه وتعالى من آلائه وآيات قدرته ما يستوي في فهمه الحضري والبدوي، والعربي والعجمي؛ ولأجل ذلك لم يذكر النعم الروحانية المخصوصة بالعلماء والأولياء(۱)، ولم يخبر بالنعم الارتفاقية المخصوصة بالملوك(۲)؛ وإنما ذكر سبحانه وتعالى ما ينبغي ذكره، مثل خلق السماوات والأرض، وإنزال المطر من السحاب، وتفجير الينابيع في الأرض، وإخراج أنواع الثمار والحبوب والأزهار بالماء، وإلهام الصنائع والحرف الضرورية، وخلق القدرة لممارستها ومزاولتها.

<sup>(</sup>۱) كفرح كشف النكات النافعة، ومسرّة حلّ المعضلات، وكحلاوة العبادة، والانبساط برؤية الأنوار الإلهيّة.

<sup>(</sup>٢) النّعم الارتفاقيّة: هي الّتي يحتاج إليها الرجل، ليقضي بها حاجاته النوعيّة، من الأكل والشرب والجماع والاستظلال من الشمس والمطر، والاستدفاء في الشتاء، وغيرها.

وقد نبّه في مواضع كثيرة على اختلاف أحوال النّاس عند هجوم المصائب، وانكشافها ببيان الأمراض النّفسانيّة الكثيرة الوقوع (١).

# بيان التّذكير بأيّام الله:

واختار سبحانه وتعالى من أيّام الله \_ أي من الوقائع الّتي أحدثها الله تعالى من قبيل تنعيم المطيعين، وتعذيب المجرمين \_ ما قرع أسماعهم (٢) من قبل، وكانوا قد سمعوا عنه بالإجمال، مثل قصص قوم نوح وعاد وثمود الّتي تتلقّاها العرب أباً عن جدًّ؛ ومثل قصص إبراهيم، وقصص أنبياء بني إسرائيل عليهم السّلام، الّتي ألفتها أسماعهم لطول اختلاط العرب مع اليهود؛ ولم يذكر القصص الغريبة، غير المألوفة للعرب، ولا أخبار مجازاة الفرس والهنود. (٣)

### ذُكِر من القصص ما هو الغرض منها:

وانتزع سبحانه وتعالى من القصص المشهورة جماعاً (٤) تنفع في التّذكير والموعظة، ولم يسرد القصص بتمامها مع جميع خصوصيّاتها.

والحكمة في ذلك: أنَّ العوامَّ إذا سمعوا قصّة نادرةً غاية النّدرة، أو

<sup>(</sup>۱) أي تتغيّر مواقف النّاس عند السّراء والضّراء، وأوضح سبحانه وتعالى ذلك بأمثلة الأمراض النفسانيّة الكثيرة الوقوع ليفهمها جميع النّاس، كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـلُوعًا إِنْ مَسَّهُ ٱلثَّرُّ جَرُوعًا إِنْ مَسَّهُ ٱلثَّرُّ جَرُوعًا إِنْ مَسَّهُ ٱلثَّرُ مَنُوعًا ﴾ (المعارج ۲۱–۲۱).

<sup>(</sup>٢) قرع سمعة: أي وقع في أذنه.

<sup>(</sup>٣) المراد بأخبار مجازاة الفرس: حروبهم وملاحمهم، كقصص رُسْتُم، وإسكندر، ودارا وغيرها؛ والمراد بأخبار مجازاة الهنود: أيامهم الشهيرة، كحرب (مها بهارت) وغيرها.

<sup>(</sup>٤) الجماع: مجتمع أصله، يقال: هذا الباب جماع هذه الأبواب، أي الجامع لها، الشامل لما فيها.

ذكرَت القصّة عندهم بجميع خصوصيّاتها وتفاصيلها، فإنّ طباعهم تميل إلى نفس القصّة، ويفوتهم الغرض الأساسيّ الذي هو التّذكّر.

ومثال ذلك ما قاله بعض العارفين: «إنّ النّاس لمّا حفظوا قواعد التّجويد شُغِلوا عن الخشوع في الـتّلاوة، ولمّا بـدأ المفسّرون يتكلّمون في الوجوه البعيدة في التفسير، أصبح علم التّفسير نادراً كالمعدوم».

### القصص المتكرّرة في القرآن:

ومما تكرّر من القصص في القرآن العظيم:

- قصة خلق آدم من الطّين، وسجود الملائكة له، واستكبار الشّيطان عنه، وكونه ملعوناً، وسعيه بعد ذلك في إضلال بني آدم.

- وقصص محاجة نوح وهود وصالح وإبراهيم ولوط وشعيب - عليهم الصلاة والسلام - مع شعوبهم وأقوامهم في توحيد الله تعالى، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، واستكبار الأقوام عن الإيمان، وإدلائهم (١) بشبهات ركيكة، وردود الأنبياء عليها، وابتلاء الأقوام بالعقوبة الإلهية، وظهور نصرة الله تعالى في حق الأنبياء وأتباعهم.

- وقصص موسى عليه السّلام مع فرعون وملئه، ومع سفهاء بني إسرائيل، ومكابرتهم معه عليه السّلام، وعقاب الله تعالَى لأولئك الأشقياء، وظهور نصرة الله تعالى متتالية لنَجيّه عليه السّلام.

- وقصص داود وسليمان عليهما السّلام، وخلافتهما وآياتهما وكراماتهما.

- وقصص محنة (٢) أيّوب ويونس عليهما السّلام، وظهور رحمة الله تعالى لهما.

<sup>(</sup>١) أدلى فلان بحجته: أي أحضرها، واحتجّ بها.

<sup>(</sup>٢) المحنة: البلاء والشدّة جمع محن.

- \_ وقصة دعاء زكريًّا عليه السَّلام، واستجابة الله تعالى إيَّاه.
- \_ وقصص سيّدنا عيسى العجيبة: من ولادته من غير أب، وتكلُّمه في المهد، وظهور الخوارق على يده.

فذكرت هذه القصص في القرآن العظيم بأساليب متنوّعة من الإيجاز والإطناب، حسب مقتضى الأساليب المرعية في السّور.

# ما ذكر من القصص مرّة أو مرّتين فقط.

وأمّا القصص الّـتي لم تتكرر في القرآن، بـل وردت في موضع أو موضعين فحسب، فهي:

- \_ قصة رفع سيدنا إدريس عليه السلام مكاناً عليًّا (١).
- \_ وقصة محاجة سيّدنا إبراهيم عليه السّلام لنمرود، ومشاهدته لإحياء الطّير، وقصة ذبح ولده الوحيد (٢).
  - \_ وقصة سيدنا يوسف عليه السلام.
- \_ وقصة ولادة سيدنا موسى عليه السلام، وإلقائه في اليم وقتله القبطي، وتوجّهه إلى مدين، وتزوّجه هناك، ورؤيته النّار على الشّجرة، وسماع الكلام منها.
  - \_ وقصة ذبح البقرة.
  - \_ وقصة لقاء موسى مع الخضِر عليهما السلام.

<sup>(</sup>۱) وذلك في سورة مريم ٥٧. والصحيح في معناه: أنّه شرف النّبوة والزلفى عند الله تعالى، وعلو المرتبة بالذكر الجميل في الدنيا، قاله ابن كثير في تاريخه (١٠٠:١) وما روي من رفعه إلى السماء الرابعة فهو من أخبار كعب الأحبار الإسرائيليّات، قاله ابن كثير في تفسيره (١٢٦:٣).

<sup>(</sup>٢) الوحيد: المنفرد.

- ـ وقصّة طالوت وجالوت.
  - ـ وقصة بلقيس<sup>(١)</sup>.
  - ـ وقصة ذي القرنين.
- \_ وقصة أصحاب الكهف.
- ـ وقصّة الرجلين المتحاورين.
  - ـ وقصّة أصحاب الجنّة <sup>(٢)</sup>.

وقصة الرسل الثلاثة الذين بعثهم عيسى عليه السلام لدعوة الدين، وقصة المؤمن الذي قتله الكفار شهيداً.

\_ وقصة أصحاب الفيل.

فليس الغرض من سرد هذه القصص في القرآن الكريم معرفتها بأنفسها أنه بل الغرض الأساسيُّ: هو أن ينتقل ذهن القارئ والسّامع إلى شناعة الشّر و المعاصي، ومعاقبة الله تعالى عليها أن واطهنان المؤمنين بنصرة الله تعالى وتأييده، وظهور ألطافه وأفضاله تعالى في حقّ عباده المخلصين.

### بيان التّذكير بالموت وما بعده:

وقد ذكر جلّ شأنه من الموت وما بعده: كيفيّة الإنسان عند موته، وعجزه في تلك السّاعة، وعرض الجنّة والنّار عليه بعد الموت، وظهور ملائكة العذاب أمامه، وأشراط السّاعة من نزول سيّدنا عيسى عليه السّلام (٤)، وخروج

<sup>(</sup>١) هي ملكة سبأ.

<sup>(</sup>٢) الجنّة: الحديقة، وقصتها في سورة القلم (٣٣: ١٧)

<sup>(</sup>٣) أي الاطلاع عليها، والتعرّف على جزئياتها فحسب.

<sup>(</sup>٤) جاء ذكره في سورة الزخرف ٦٦ في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لِعِلْمٌ لِّلسَّاعَةِ﴾.

الدّجال<sup>(۱)</sup>، وخروج الدّابة من الأرض<sup>(۱)</sup>، وخروج يأجوج ومأجوج، ونفخة الصّعق، ونفخة القيام، والحشر والنّشر، والسؤال والجواب، والميزان، وأخذ صحائف الأعمال بالأيمان والشمائل، ودخول المؤمنين الجنّة، ودخول الكفّار النّار، وتخاصم أهل النّار من التّابعين والمتبوعين فيما بينهم، وإنكار بعضهم على بعض، ولعن بعضهم بعضاً، واختصاص المؤمنين برؤية الله تعالى، وأنواع العذاب من السّلاسل والأغلال والحميم والغسّاق والزّقوم<sup>(۱)</sup>، وأنواع النّعم من الحور والقصور والأنهار، والمطاعم الهنيئة والملابس النّاعمة (نُ والنّساء الجميلات، ومجالس أهل الجنّة الفكهة الطّيبة المفرّحة للقلوب.

ففرت سبحانه وتعالى هذه المطالب في مختلف السور بالإجمال والتفصيل، مراعياً أساليبها الخاصة.

# بيان علم الأحكام:

والقاعدة الكليّة في مباحث الأحكام: أنّ سيّدنا رسول الله ﷺ قد بعث بالملّة الإبراهيميّة الحنيفيّة، فلَزِم إبقاء شرائع تلك الملّة، وأن لا يحدث أيّ

<sup>(</sup>۱) ينزل المسيح عليه السلام بعد خروج الدّجال، فيقتله الله تعالى على يديه؛ وليس لخروجه ذكر في القرآن أصرح من هذا.

<sup>(</sup>٢) جاء ذكرها في سورة النمل ٨٢، وليس في الأصل الفارسي ذكر خروج دابّة الأرض.

<sup>(</sup>٣) السلاسل جمع السلسلة: حبل الحديد والأغلال، جمع الغلّ: طوق من حديد أو جلد يجعل في اليد والعنق، والحميم: من الأضداد: الماء الحار والماء البارد؛ والغسّاق: البارد أو المنتن أو ما يسيل من صديد أهل النّار؛ والزّقوم: شجرة ذات شوكة، تنبت في أصل الجحيم.

<sup>(</sup>٤) الحور جمع الحوراء: البيضاء؛ والقصور جمع القصر: المكان المرتفع؛ والهنيئة: المرغوبة؛ والناعمة: اللينة.

تغيّر في أمّهات مسائلها؛ اللهمّ إلا تخصيصاً لعموماتها، وزيادة للتوقيتات والتّحديدات فيها؛ وأمثال ذلك.

ولمّا أراد الله سبحانه وتعالى أن يزكّيَ العرب بنبيّنا ﷺ، ويزكّيَ سائر الأقاليم بالعرب لزم أن تتكوّن مادة (١) شريعته ﷺ من رسوم العرب وعاداتهم. (٢)

فإذا أمعنت النظر في مجموع شرائع الملّة الحنيفيّة، ولاحظت عادات العرب ورسومهم، وتأملت في تشريعه ﷺ - الّذي هو بمنزلة الإصلاح والتّهذيب لها<sup>(٣)</sup> - علمت أنّ لكل حكم سبباً، وفهمت أنّ لكل أمرٍ ونهي مصلحة، وتفصيل ذلك يطول.

# دور التّشريع الإسلاميّ في إصلاح اللّه الحنيفيّة المحرّفة:

وبالجملة: فقد كان تطرق إلى العبادات من الطهارة والصلة والصوم والزكاة والحج والذكر فتور عظيم، من جهة التساهل في إقامتها، واختلاف الناس فيها بسبب عدم معرفة أكثرها، وتسوّب التحريفات الجاهلية إليها، فأصلح القرآن العظيم ذلك الاختلال كله، وسوّاها حتى استقام أمرها.

وأمّا تدبير المنزل (٤) فقد كانت حدثت فيه رسوم ضارة، وأنواع تعدّ وعُتُوّ؛ وهكذا اختلّت أحكام السّياسة المدنيّة، فضبط القرآن العظيم لهما أصولاً، وحدّد لهما حدوداً، وذكر من هذا الباب (٥) أنواعاً من الكبائر، وكثيراً من الصغائر، لتحترز الأمّة عنها.

<sup>(</sup>۱) مادة الشيء: أصوله وعناصره الّتي منها يتكون، حسّية كانت أو معنوية، كمادة الخشب، ومادة البحث العلمي

<sup>(</sup>٢) أي ممّا توارثوها من الملّة الحنيفيّة، وانحرفوا عن جادّتها في كثير منها

<sup>(</sup>٣) أي: لعادات العرب ورسومهم.

<sup>(</sup>٤) أي الحياة العائليّة

<sup>(</sup>٥) أي من باب تدبير المنزل والسياسة المدنيّة

وذكر مسائل الصّلاة إجمالاً، واستعمل فيها لفظ «إقامة الصّلاة» ففصّلها رسول الله على بالأذان وبناء المساجد والجماعة والأوقات، وكذلك ذكر مسائل الزّكاة بالاختصار، وفصّلها رسول الله على أيّما تفصيل، وذكر الصوّم في سورة البقرة؛ وذكر الحج أيضاً فيها وفي سورة الحج؛ وذكر الجهاد في سورة البقرة والأنفال وفي مواضع متفرِّقة أخرى؛ وذكر الحدود في المائدة والنّور؛ وذكر المواريث في سورة النساء؛ وبيّن أحكام النكاح والطّلاق في سورة البقرة والنّساء والطّلاق وغيرها من السور.

# التعريضات الَّتي تحتاج إلى البيان:

وإذا عرفت هذا القسم الّذي تعمُّ فائدته جميع الأمّـة (١)، فها هنا قسمٌ آخر، وهو:

\_ أنّه كان يُعْرض عليه ﷺ سؤال، فيجيب عنه (٢).

\_ أو تقع حادثة يجود فيها المؤمنون بأنفسهم وأموالهم، ويمسك المنافقون ويتبعون الهوى، فيمدح الله تعالى المؤمنين، ويذمُّ المنافقين ويتوعدهم. (٣)

\_ أو تقع حادثة من قبيل الغلبة على الأعداء، وكفِّ ضررهم، فيمنُّ الله تعالى بذلك على المؤمنين، ويذكِّرهم بتلك النّعمة (٤).

\_ أو تحدث حالة تحتاج إلى تنبيه أو زجر أو إشارة أو إيماء (٥) أو أمر أو نهي، فيُنزل الله تعالى في ذلك الباب.

<sup>(</sup>١) أي عرفت القسم الذي فيه خطاب عام، ولا يحتاج إلى معرفة شأن نزوله.

<sup>(</sup>٢) كما سألوا عن الأهلّة، وعن القتال في الأشهر الحرم، وعن الكلالة، فأجيب عنه في القرآن.

<sup>(</sup>٣) كما وقع ذلك في غزوة تبوك.

<sup>(</sup>٤) كما وقع ذلك في غزوة الأحزاب.

<sup>(</sup>٥) الإيماء: هو الإشارة الدقيقة.

فما كان من هذا القبيل فلا بدّ للمفسِّر من ذكر تلك القصص بطريق الإجمال.

### أمثلتها:

وقد وردت التعريضات بقصة غزوة بدر في سورة الأنفال، وبقصة غزوة أحد في سورة آل عمرآن، وبقصة غزوة الخندق في سورة الأحزاب، وبقصة ضلع الحدينيية في سورة الفتح، وبغزوة بني النّضير في سورة الحشر، وجاء الحث والتحريض على فتح مكة وغزوة تبوك في سورة البراءة، ووردت الإشارة إلى حجة الوداع في سورة المائدة، وجاءت الإشارة إلى قصة زواج زينب رضي الله عنها في سورة الأحزاب، وإلى تحريم السُّرِيَّة (١) في سورة التحريم، وإلى قصة الإفك في سورة النور، وجاء ذكر استماع وفد الجن تلاوة النبي على في سورة البراءة، والأحقاف، وذكرت قصة مسجد الضِّرار في سورة البراءة، وأشير إلى قصة الإسراء في أول سورة بني إسرائيل.

# هذه الآيات من التّذكير بأيّام الله:

وهذا القسم من الآيات الكريمة في الحقيقة نوع من أنواع التّذكير بأيّام الله؛ ولكن لَمّا كان حلُّ الإشارات فيها متوقّفاً على سماع القصّة ميّزت عن سائر أقسامها.

\*\* \*\* \*\*

<sup>(</sup>١) السُّريّة والجمع سراري: الأمة الّتي تقام في البيت؛ والأغلب أن اشتقاقها من السّر.

# الباب الثّاني

# في بيان وجوه الخفاء في معاني نظم القرآن بالنسبة إلى أهل هذا العصر، وإزالة ذلك الخفاء بأوضح بيان

لِيُعلم أنّ القرآن العظيم قد نزل في لغة العرب القُحَّة (١) ، المبينة الواضحة ، وَفَهِم العرب معنى منطوقه بسليقتهم الّتي جبلوا عليها ، كما قال تعالى: ﴿وَٱلۡكِتَٰبِ ٱلۡمُبِينِ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿قُرُءَ الْاَعَرَبِيَّا لَعَلَّكُمْ تَعَقِلُونَ ﴾ (٣) وقال تعالى: ﴿وَالْكِتَٰبِ أَلْمُرِينٍ أَمْرِينٍ مُنَ فُصِّلَتُ مِن لَدُنْ حَرِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (٤).

وكان من مرْضِيِّ الشَّارِع المحكيم عدم الخوض في تأويل المتشابهات القرآنيّة، وتصوير حقائق الصفات الإلهية، وتسمية المبهم، واستقصاء القصص، وما أشبه ذلك؛ ولذلك قلَّما كانوا يسألونه ﷺ عن مثل ذلك؛ ولهذا لم يرفع في هذا الباب من الأحاديث إلا شيء قليل.

ولكن لمّا مضت تلك الطبقة وتدخَّل العجم، وتركت تلك اللغة الأصيلة، واستعصى فهم المراد في بعض المواضع، ومسّت الحاجة إلى تفتيش اللغة والنّحو، وجرت الأسئلة والأجوبة فيما بين النّاس، وصنّفت كتب التفسير، لزم أن نذكر هذه المواضع الصعبة إجمالاً، ونورد لها أمثلة

<sup>(</sup>١) القحّة تأنيث القحّ: الخالص الخالي من الشوائب الغريبة.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف٢.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة هود ١.

حتى لا يحتاج المفسّر عند الخوض فيها إلى زيادة بيان، ولا يضطر إلى المبالغة في الكشف عنها وشرحها.

#### أسباب صعوبة فهم المراد من الكلام:

فنقول: إنَّ عدم الوصول إلى المراد من اللفظ يكون:

\_ أحياناً بسبب استعمال لفظ غريب؛ وعلاجُه: نقل معنى اللّفظ عن الصّحابة والتّابعين، وسائر أهل المعاني (١).

- \_ وأحياناً لقلة الاطلاع على النّاسخ والمنسوخ.
  - ـ وأحياناً للغفلة عن أسباب النّزول.
- \_ وأحياناً بسبب حذف المضاف أو الموصوف أو غيرهما.
- \_ وأحياناً لإبدال شيء بشيء، أو إبدال حرف بحرف، أو اسم باسم، أو فعل بفعل، أو للالتفات من الخطاب إلى الغيبة.
  - \_ وأحياناً لتقديم ما حقه التّأخير أو بالعكس.
  - \_ وأحياناً بسبب انتشار الضمائر، أو تعدد المراد من اللّفظة الواحدة.
    - \_ وأحياناً بسبب التكرار والإطناب.
    - \_ وأحياناً بسبب الاختصار والإيجاز.
- وأحياناً بسبب استعمال الكناية والتّعريض والمتشابه والمجاز العقليّ. فينبغى للإخوة السُّعداء أنْ يطّلعوا في مبدأ الكلام(٢) على حقيقة هذه

ويببغي الرِّحوه السعداء ال يطلعوا في شبدا الحدارم. وعلى حقيف عليف للم الأمور، وعلى شيء من أمثلتها، ويكتفوا بالرّمز والإشارة في مواضع التّفصيل.

<sup>(</sup>۱) أهل المعاني: هم الذين لهم باع طويل وقدم راسخ في بيان معنى اللفظ القرآني، كالزّجاج والفرّاء وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) يعني الكلام في تفسير القرآن الكريم.

# الفصل الأوّل

### في شرح غريب القرآن

وأحسن الطُّرق في شرح الغريب ما صحَّ عن ترجمان القرآن عبد الله بن عبّاس رضي الله تعالى عنهما<sup>(۱)</sup>، عن طريق ابن أبي طلحة<sup>(۱)</sup>، واعتمد عليها البخاريُ<sup>(۳)</sup> في صحيحه غالباً؛ ثم طريق الضّحاك<sup>(٤)</sup> عن ابن عبّاس، وأجوبة ابن عبّاس عن سؤالات نافع بن الأزرق<sup>(٥)</sup>؛ وقد ذكر السُّيوطي<sup>(١)</sup> هذه الطُّرق الثلاث في كتابه: «الإتقان في علوم القرآن». (٧)

ثم ما نقله البخاري من شرح الغريب عن أئمة التّفسير (^)، ثم ما رواه سائر المفسّرين عن الصّحابة والتّابعين وأتباعهم رضي الله عنهم من شرح غريب القرآن.

<sup>(</sup>١) هو صحابي جليل، حبر هذه الأمّة، ولد بمكّة سنة ٣ ق هـ وتوفي بالطائف سنة ٦٨هـ.

<sup>(</sup>٢) هو علي بن أبي طلحة سالم بن المخارق الهاشمي ولاء، ولم يصلنا عن نشأته وحياته شيء.

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري: إمام الدنيا وجبل الحفظ، صاحب الصحيح، ولد سنة ١٩٤هـ وتوفي سنة ٢٥٦هـ.

<sup>(</sup>٤) هو الضّحاك بن مزاحم الهلالي ولاء، البلخي الخراساني، أبو القاسم: مفسّر، مات سنة ١٠٥ هـ.

<sup>(</sup>٥) نافع بن الأزرق الحروري: من رؤوس الخوارج، قتل سنة ٦٥هـ.

<sup>(</sup>٦) هو عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، جلال الدين: إمام حافظ، ولـد سنة ٨٤٩هـ وتوفي سنة ٩١١هـ، له نحو ٦٠٠ مصنّف.

<sup>(</sup>٧) كتاب ماتع جامع مطبوع، وضعه السيّوطي كمقدمة لتفسيره، ذكر فيه علوم القـرآن في ثمانين نوعاً، وشرح الغريب في النوع ٣٦

<sup>(</sup>٨) كمجاهد والحسن وقتادة وغيرهم.

وأرى من المناسب أن أجمع في الباب الخامس من هذه الرسالة جملة صالحة (۱) من شرح غريب القرآن مع بيان أسباب النزول، وأجعلها رسالة مستقلة (۲)، فمن شاء ضمها إلى هذه الرسالة، ومن شاء أفردها على حدة (۳). وللنّاس فيما يعشقون مذاهب.

# القدماء ربّما يفسّرون اللّفظ بلازم معناه:

ومّما ينبغي أنْ يعلم هنا: أنّ الصحابة والتّابعين رضي الله عنهم ربّما يفسّرون اللّفظ بلازم معناه؛ وقد يتعقّب المفسّرون المتأخّرون ذلك التّفسير القديم، من جهة تتبع اللّغة، وتفحّص موارد الاستعمال<sup>(٤)</sup>.

والغرض المطلوب في هذه الرّسالة: (٥) سرد تفسيرات السّلف بعينها، ولنقدها وتنقيحها موضع آخر غير هذا الموضع.

فلكل مقام مقال، ولكلّ نكتة العجال.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي مقداراً كافياً.

<sup>(</sup>٢) سمّاها الإمام المصنّف بفتح الخبير بما لا بدّ من حفظه في علم التفسير.

<sup>(</sup>٣) لم نضم "فتح الخبير" مع "الفوز الكبير" في طبعنا هذا، لعدم شموله في مقررات الجامعات والمدارس الإسلامية بالهند.

<sup>(</sup>٤) مع أنّ تعقيبهم غير ملائم.

<sup>(</sup>٥) يعني «فتح الخبير».

# الفصل الثاني

# في معرفة النّاسخ والمنسوخ

من المواضع الصعبة في علم التّفسير الّتي مباحثُها كثيرة، والاختلاف فيها واسع: معرفة النّاسخ والمنسوخ؛ ومِن أقوى وجوه الصّعوبة: اختلاف اصطلاح المتقدّمين والمتأخّرين.

# معنى النسخ عند المتقدّمين:

والذي وضح لنا باستقراء (۱) كلام الصحابة والتّابعين: أنّهم كانوا يستعملون «النّسخ» في معناه اللغوي، الّذي هو «إزالة شيء بشيء»، لا بمعنى مصطلح الأصوليين (۱)، فمعنى السّمخ ععدهم: «إزالة بعض أوصاف الآية بآية أخرى» (۳) سواء كان ذلك:

- \_ ببيان انتهاء مدّة العمل.
- \_ أو بصرف الكلام عن المعنى المتبادر إلى غير المتبادر.
  - \_ أو ببيان كون القيد اتّفاقيًّا.

<sup>(</sup>١) استقرأ الأمور: تتبّعها لمعرفة أحوالها وخواصّها.

<sup>(</sup>۲) النسخ عند الأصوليين: بيان انتهاء حكم شرعي، بطريق شرعي، متراخ عنه، حتى لا يجوز امتثاله؛ وبعبارة أخرى: إنّه الخطاب الدّال على ارتفاع الحكم الثابت بالخطاب المتقدّم، على وجه لولاه لكان ثابتاً به، مع تراخيه عنه، ومغزى الحديّن: أنّ المنسوخ لا يبقى حكمه في وجه من الوجوه، ولا يكون له محمل من المحامل، ولا يجوز امتثاله في وقت من الأوقات.

<sup>(</sup>٣) فالنَّسخ عند المتقدّمين مطلق التغيير، الذي يطرأ على بعض الأحكام.

- \_ أو بتخصيص عام.
- أو ببيان الفارق بين المنصوص وبين ما قيس عليه ظاهراً.
  - أو بإزالة عادة من العادات الجاهليّة.
  - أو برفع شريعة (١) من الشرائع السّابقة.

### عدد الآيات المنسوخة عند المتقدّمين؛

فاتسع بأب النسخ عندهم، وكثر جَولان العقل فيه، واتسعت دائرة الاختلاف لديهم، ولذلك بلغت الآيات المنسوخة عندهم إلى خمس مائة آية؛ بل إذا حققت النظر تجدها غير محصورة (٢)؛ وأمّا المنسوخ حسب اصطلاح المتأخرين فلا يتجاوز العدد القليل، لا سيّما حسب ما اخترناه من التّوجيه.

# الآيات المنسوخة عند المتأخّرين:

وقد ذكر الشيخ جلال الدين السيوطي في «الإتقان» عن بعض العلماء ما ذكرناه آنفاً، بتقرير مبسوط كما ينبغي؛ ثمّ حررّ (٢) المنسوخ طبْق رأي المتأخرين، موافقاً لرأي الشيخ ابن العربي (٤) فعدة قريباً من عشرين آية؛ وللفقير في أكثرها نظر، فلنورد كلامه مع التعقيب. (٥)

<sup>(</sup>١) الشّريعة: القانون والحكم من الأحكام.

<sup>(</sup>٢) إذ لو عُدَّ مثل ذلك في الناسخ والمنسوخ لعدّ جميع القرآن منه؛ إذ كلَّـه أو أكثـره تغيير لما كان عليه المشركون وأهل الكتاب من قبل.

<sup>(</sup>٣) حرّر الكتاب: حسّنه وأصلحه.

<sup>(</sup>٤) هو أبو بكر محمد بن عبد الله القاضي المالكي المعروف بابن العربي المعافري الأندلسي، ولد سنة ٤٦٨هـ وتوفي سنة ٥٤٣هـ، وهو غير الشيخ ابن عربي الصوفي.

<sup>(</sup>٥) عقّب على فلان: بيّن عيوبه وأغلاطه؛ وعقّب الشيء: أتى بشيء بعده.

فمن البقرة:

1\_ قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ الآية (١) منسوخة، قيل: بآية المواريث (٢) وقيل: بحديث: «لا وصيّة لوارث» (٣)، وقيل بالإجماع. حكاه ابن العربي.

قلت: بل هي منسوخة بآية: ﴿يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي آَوَلَكِ كُمٍّ ﴿ وَحَدَيْثُ ﴿ لَا عَلَيْهُ فِي آَوَلَكِ كُمٍّ ﴿ وَحَدَيْثُ ﴿ لَا وَصِيةً ﴾ وحديث ﴿ لا وصية ﴾ مبيّن للنسخ.

٢ ـ قول ه تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ (٤) ، قيل:
 منسوخة بقوله تعالى: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهُرَ فَلْيَصُمْةٌ ﴾ (٥) ، وقيل: محكمة ،
 و (٤) مقدرة (٢) .

قلت: عندي وجه آخر: وهو أنّ المعنى: وعلى الّـذين يطيقون الطّعام (٧) فدية؛ هي طعام مسكين؛ فأضمر قبل الذّكر؛ لأنّه متقدّم رتبة؛ وذكّر الضمير؛ لأن المراد من الفدية هو الطّعام؛ والمراد منه صدقة الفطر؛ عقب الله تعالى الأمر بالصيّام في هذه الآية بصدقة الفطر، كما عقب الآية الثانية بتكبيرات العيد.

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة ۱۸۰ وتمام الآية: ﴿إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴿ حَقًا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) يعني بقوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ أَلِلَهُ فِي آَوْلَكِ كُمٌّ ﴾ الآيات من سورة النساء ١١ـ ١٤.

<sup>(</sup>٣) رواه عشرة من الصحابة، وخرّجه أصحاب السنن غير النسائي عن أبي أمامة، وغير أبي داود عن عمرو بن خارجة، وقال الترمذي: حديث حسن صحيح (انتهى) وتلقتُه الأئمة بالقبول.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ١٨٥.

<sup>(</sup>٦) والآية للشيخ الفاني، وضمير (يطيقونه) يرجع إلى الصوم.

<sup>(</sup>٧) أي يطيقون الإطعام، لكونهم أصحاب نصب بقدرة ممكنة.

قلت: معنى «كما كتب» التشبيه في نفس الوجوب فلا نسخ، إنّما هـو<sup>(٥)</sup> تغيير لما كان عندهم قبل الشّرع؛ ولم نجد دليلاً على أنّ النّبي ﷺ شـرع لهـم ذلك، ولو سُلِّم فإنما كان ذلك بالسّنّة (٢).

٤ قوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ ﴾ الآية (١) منسوخة بقوله تعالى:
 ﴿ وَقَائِلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ كَافَ تَ ﴾ الآية (١) ، أخرجه ابن جرير عن عطاء بن ميسرة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٨٧.

<sup>(</sup>٢). سورة البقرة ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) أي مقتضى الآية الثانية.

<sup>(</sup>٤) أي أنّه نسخ لما كان معمولاً عندهم، وثابتاً بالسنّة.

<sup>(</sup>٥) يعني قوله تعالى: «أحل لكم» الآية.

<sup>(</sup>٦) فقوله تعالى: «أحلّ لكم» ناسخ للحكم الذي كان ثابتاً بالسنة، وليس بناسخ لقوله تعالى: «كما كتب».

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة ٢١٧ وتمام الآية: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ فِي اَ قُلُ قِتَ الَّهِ فِيهِ كَبِيرُ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَكُفُرُ بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ عَنْ لُهُ أَكْبُرُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱلْفِتْ نَهُ أَكْبُرُ عِندَ ٱللَّهِ وَٱلْفِتْ نَهُ أَكْبُرُ عِن اللَّهِ وَٱلْفِتْ نَهُ أَكْبُرُ عِن اللَّهِ وَالْفِتْ نَهُ أَكْبُرُ عَن دِينِكُمْ مِن اللَّهَ اللَّهُ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ ٱسْتَطَعُوا ﴾ الآية.

<sup>(</sup>٨) سورة التوبة ٣٦ والآية بتمامها: ﴿إِنَّ عِدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي حَبَّنِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا آرَبَعَتُ حُرُمٌ ذَالِك ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ ٱنفُسَكُمُ وَقَىٰ لِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَمَا يُقَالِلُونَكُم كَآفَةً وَاعْلَمُواْ فِيهِنَ ٱنفُسَكُمُ وَقَىٰ لِلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ كَآفَةً كَمَا يُقَالِلُونَكُم كَآفَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهُ مَعَ ٱلْمُنْقِينَ ﴾.

قلت: هذه الآية لا تدل على تحريم القتال، بل تدل على تجويزه، وهي من قبيل تسليم العلّة وإظهار المانع؛ فالمعنى: أنّ القتال في الشّهر الحرام كبير شديد، ولكن الفتنة أشد منه، فجاز في مقابلتها؛ وهذا التوجيه ظاهر من سياقها، كما لا يخفى.

٥ ـ قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ ـ إلى قوله ـ مَّتَلَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ ﴾ الآية (١) منسوخة بآية: ﴿أَرْبَعَةَ أَشُهُرٍ وَعَشَرًا ﴾ والوصية منسوخة بالميراث؛ والسّكنى ثابتة عند قوم، منسوخة عند آخرين بحديث: «ولا سكنى»(٣).

قلت: هي كما قال منسوخة عند جمهور المفسرين؛ ويمكن أن يقال: يستحب أو يجوز للميت الوصية، ولا يجب على المرأة أن تسكن في وصيته؛ وعليه ابن عبّاس؛ وهذا التوجيه ظاهر من الآية.

٦- قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللَّهُ ﴾
 الآية (٤) ، منسوخة بقوله بعده: ﴿ لَا يُكلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (٥) .

قلت: هو من باب تخصيص العام: بيّنت الآية المتأخّرة أنّ المراد ما في

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة ۲٤٠ والآية بتمامها: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيَّةً لِآنَ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْ فَالْأَجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْ فَالْأَجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْ فَالْأَجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْ فَالْمُ فَاللَّهُ عَزِينٌ حَكِيمٌ ﴾.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ٢٣٤ والآية بتمامها: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَنفُسِهِنَ أَنفُسِهِنَ بِأَنفُسِهِنَ بِأَلْمَعُهُونِ أَرْبَعَةَ أَشُهُرٍ وَعَشَّرًا فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيمَا فَعَلْنَ فِي ۖ أَنفُسِهِنَ بِأَلْمَعُهُونِ وَيَمَا فَعَلْنَ فِي ۖ أَنفُسِهِنَ بِأَلْمَعُهُونِ وَيَمَا فَعَلْنَ فِي اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾.

<sup>(</sup>٣) لم أجد هذا اللفظ في حديث مرفوع، إنّما هو قول عطاء في البخاري (٢:٤٠٨).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ٢٨٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ٢٨٦.

أنفسكم من الإخلاص والنّفاق، لا من أحاديث النّفس الّـتي لا اختيار فيها، فإنّ التكليف لا يكون إلا فيما هو في وسع الإنسان.

# ومن آل عمران:

٧ ـ قول عالى: ﴿ أَتَقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَانِهِ ﴾ (١) قيل: إنّه منسوخة بقوله: ﴿ فَأَنْقُوا اللّهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ (٢) ، وقيل: لا ، بل هو محكم.

وليس فيها آية يصحُّ فيها دعوى النسخ غير هذه الآية.

قلت: ﴿ حَقَّ تُقَالِهِ عَهِ الشَّرِكُ والكفر وما يرجع إلى الاعتقاد، و ﴿ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ في الأعمال: من لم يستطع الوضوء يتيمّم، ومن لم يستطع القيام يصلّي قاعداً؛ وهذا التوجيه ظاهر من سياق الآية، وهو قوله: ﴿ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلّا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ ﴾.

### ومن النساء:

٨ - قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ عَفَّدَتَ آيَّمَنُكُمْ فَعَاتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ ﴾ الآية (٣) منسوخة بقوله: ﴿وَأُولُوا ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾ (٤).

قلت: ظاهر الآية أنّ الميراث للموالي<sup>(٥)</sup>، والبرّ والصّلة لمولى الموالاة<sup>(١)</sup> فلا نسخ.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال ٧٥ وسورة الأحزاب ٦.

<sup>(</sup>٥) جمع المولى بمعنى القريب أي: الميراث للأقرباء.

<sup>(</sup>٦) إذا أسلم رجل على يد رجل، وتعاقدا على أن يرثه ويعقل عنه صح، وهـو مـولى الموالاة.

٩\_ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ ﴾ الآية (١) ، قيل منسوخة (٢) ، وقيل:
 لا ، ولكن تهاون النّاس في العمل بها.

قلت: قال ابن عبّاس: هي محكمة، والأمر للاستحباب (٣)، وهذا أظهر. • ١- قوله تعالى: ﴿وَٱلَّائِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ ﴾ الآية (٤)، منسوخة بآية النّور (٥).

قلت: لا نسخ في ذلك، بل هو ممتد إلى الغاية، فلما جاءت الغاية بين النبي على السبيل الموعود كذا وكذا (٢٠)، فلا نسخ.

### ومن المائدة:

١١ ـ قوله تعالى: ﴿ وَلَا ٱلشَّهُرَ ٱلْحَرَامَ ﴾ الآية (٧)، منسوخة بإباحة القتال فيه.

قلت: لا نجد في القرآن ناسخاً له، ولا في السنة الصحيحة؛ ولكن المعنى: أن القتال المحرم يكون في الشهر الحرام أشد تغليظاً، كما قال النبي المعنى: أن القتال المحرم يكون في الشهر حرام عليكم، كحرمة يومكم هذا في

 <sup>(</sup>١) سورة النساء ٨ والآية بتمامها: ﴿وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُوْلُواْ ٱلْقُرْبَى وَٱلْمِنْكِينُ وَٱلْمَسَكِينُ
 فَارَزُقُوهُم مِّنَهُ وَقُولُواْ لَهُمُ قَوْلًا مَعْرُوفًا ﴾.

<sup>(</sup>٢) أي بآيات المواريث.

<sup>(</sup>٣) الصحيح للبخاري ص:٣٨٦وص:٦٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ١٥ والآية بتمامها: ﴿وَٱلَّتِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمْ فَاسَتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ ٱرْبَعَةً مِن خِسَآهِ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّنَهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللّهُ لَمُنَّ سَبِيلًا ﴾.

<sup>(</sup>٥) أي بآية الجلد، وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَاجْلِدُواْ كُلَّ وَبَعِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلْدَةً ﴾ الآية.. سورة النور ٢.

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم، كتاب الحدود، رقم الحديث ١٦٩٠.

<sup>(</sup>٧) سورة المائدة ٢ وتمام الآية: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يُحِلُّواْ شَعَكَيِرَ اللَّهِ وَلَا الشَّهَرَ الْحَرَامَ وَلَا الشَّهَرَ الْحَرَامَ وَلَا الشَّهَرَ الْحَرَامَ وَلَا الْفَاتِيدَ وَلَا اَلْقَلَتَ مِدَ وَلِهَ اَلْقَلَتَ مِدَ وَلَا اَلْقَلَتَ مِدَ وَلَا اللَّهُ الْمُدَى وَلَا الْقَلَتَ مِدَ وَلَا اَلْقَلَتَ مِدَ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

شهركم هذا، في بلدكم هذا»(١).

17 - قول ه تعالى: ﴿ فَإِن جَآ هُوكَ فَأَحَكُم بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضَ عَنْهُمُ ۗ الآية (٢) منسوخة بقوله: ﴿ وَأَنِ ٱحْكُم بَيْنَهُم بِمَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ (٣).

قلت: معناه: إنْ اخترت الحكم فاحكم بما أنزل الله، ولا تتبع أهواءَهم؛ فالحاصل: أنّه لنا أن نترك أهل الذّمة أن يرفعوا القضية إلى زعمائهم، فيحكموا بما عندهم، ولنا أن نحكم بما أنزل الله علينا.

١٣ قوله تعالى: ﴿أَوْءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾(١) منسوخ بقوله: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنَكُمْ ﴾(١) منسوخ بقوله: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنَكُمْ ﴾(٥).

قلت: قال أحمد بظاهر الآية (٢٠)، ومعناها عند غيره: أو آخران من غير أقاربكم، فيكونان من سائر المسلمين.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه (٢٣٤:١)

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ٤٢ وتمام الآية: ﴿ وَإِن تُعَرِضْ عَنْهُمْ فَكَن يَضُرُّوكَ شَيْعًا ۗ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ٤٩ وتمام الآية: ﴿ وَلَا تَنَيِّعُ أَهْوَآءَهُمْ وَاَحْذَرُهُمْ أَن يَفْتِنُوكَ عَنُ بَعْضِ مَآ أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكَ فَإِن تَوَلَّوْا فَاعْلَمُ أَنَّهَ أَنْ يُصِيبَهُم بِبَعْضِ ذُنُوبِهِمٌّ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ لَفَاسِقُونَ ﴾.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة ١٠٦ والآية بتمامها: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْمُنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْئُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَتَكُمْ مُّصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَحَيِّسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبَتُمْ لَا نَشْتَرِى فِأَصَبَتَكُم مُّصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ تَحَيِّسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبَتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ مَن مَن بَعْدِ ٱلصَّلَوةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبَتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ مَن مَن وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبُنِ وَلَا نَكُنتُهُ شَهَدَة ٱللّهِ إِنَّا إِذَا لَيْمِن ٱلْآثِمِينَ ﴾.

<sup>(</sup>٥) سورة الطلاق ٢ والآية بتمامها: ﴿فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَقْدِمُواْ ٱلشَّهَاكَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ عَن كَانَ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِّنكُمْ وَأَقْدِمُواْ ٱلشَّهَاكَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ عَن كَانَ يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ اللَّهَ عَجْعَل لَّهُ بِمَغْرَجًا ﴾.

ٱلْآخِرُ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ بِمُغْرَجًا ﴾.

<sup>(</sup>٦) أي يجوز عند أحمد رحمه الله في أرض الغربة إذا لم يجد مسلمين أن يشهد كافرين.

#### ومن الأنفال :

1٤\_ قوله تعالى: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَدِيرُونَ ﴾ الآية (١) ، منسوخة بالآية بعدها(٢).

قلت: هي كما قال منسوخة.

#### ومن البراءة:

10 ـ قوله تعالى: ﴿ أَنفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالًا ﴾ (٣) منسوخة بآيات العذر، وهي قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ ﴾ الآية (٤)، وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى النَّهُ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ ﴾ الآية (٤)، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً ﴾ (٢). الضُّعَفَاءِ ﴾ الآيتين (٥)، وبقوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً ﴾ (٢).

قلت: ﴿خفافاً﴾ أي مع أقلِّ ما يتأتى به الجهاد من مركوب وعبد للخدمة، ونفقة يقنع بها؛ و﴿ثقالاً﴾ أي مع الخدم الكثيرين والمراكب الكثيرة، فلا نسخ؛ أو نقول: ليس النسخ متعيناً (٧).

<sup>(</sup>۱) سورة الأنفال ٦٥ وتمام الآية: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّيِّ كَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى ٱلْقِتَالِ إِن يَكُن مِنكُمْ عِشْرُونَ صَكِرُونَ يَغْلِبُواْ مِائْنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمْ مِّائَةٌ يَغْلِبُواْ أَلْفًا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَانَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) وهي قوله تعالى: ﴿ ٱلْنَنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنَكُمُ وَعَلِمَ أَنَ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِنكُم مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يُغْلِبُواْ مِائنَيْنَ وَإِن يَكُن مِّنكُمُ أَلِفُ يَغْلِبُواْ أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّلِبِينَ ﴾ سورة الأنفال ٦٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البراءة ٤١ وتمام الآية: ﴿وَجَهِدُواْ بِأَمُوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعَلَمُونَ﴾.

<sup>(</sup>٤) سورة الفتح ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة ٩١ و٩٢.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة ١٢٢.

<sup>(</sup>V) بل يجب عليه العمل عند هجوم العدو.

### ومن النور:

17 ـ قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ الآية (١) ، منسوخة بقوله تعالى: ﴿ وَأَنكِحُواْ ٱلْأَينَمَىٰ مِنكُرُ ﴾ (٢).

قلت: قال أحمد بظاهر الآية؛ ومعناها عند غيره: أنّ مرتكب الكبيرة (٣) ليس بكف إلا للزانية؛ أو لا يستحبّ له (٤) اختيار الزانية؛ وقوله: ﴿وَحُرِّمَ لَيس بَكْف إلا للزانية والشّرك، فلا نسخ، وأما قوله: ﴿وَأَنكِمُوا ٱلْأَينَمَى ﴿ فَعَامٌ ، لا ينسخ الخاص.

17 قوله تعالى: ﴿ لِيَسْتَعَذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتَ أَيْمَننُكُرٌ ﴾ الآية (٥)، قيل منسوخة، وقيل: لا، ولكن تهاون النّاس في العمل بها.

قلت: مذهب ابن عبّاس رضي الله عنه: أنّها ليست بمنسوخة؛ وهـذا أوجـه وأولى بالاعتماد.

<sup>(</sup>١) سورة النور ٣ والآية بتمامها: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَآ إِلَّا زَانٍ اللهُ وَاللهُ وَاللَّهِ بَعْمَامُهَا: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكُ أَوْ وَاللَّهِ بَعْمَامُهَا: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُهُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكُ أَوْ وَكُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) سورة النور ٣٢ والآية بتمامها: ﴿وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَإِمَآبِكُمُ مَا اللَّهُ وَإِمَآبِكُمُ وَأَلْكُوهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَكِيدُهُ ﴾.

<sup>(</sup>٣) يعني الوقاح والزّني.

<sup>(</sup>٤) أي للمسلم العفيف.

<sup>(</sup>٥) سورة النّور ٥٨ والآية بتمامها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَعْذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكُتْ أَيْمَانُكُمْ وَاللّهِ بَعَامُهُ اللّهِ مَنكُمْ مَنكُمُ مَنكُمْ مَنكُمْ مَنكُمْ مَنكُمْ مَنكُمْ مَنكُمْ مَنكُمْ مَنكُمْ مَنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مُنكُمُ مُنكُمُ مَنكُمُ مَنكُمُ مُنكُمْ مُنكُمْ مُنكُمُ م

#### ومن الأحزاب:

۱۸ ـ قوله تعالى: ﴿ لَا يَجِلُّ لَكَ ٱلنِّسَآءُ مِنْ بَعَدُ ﴾ الآية (١)، منسوخة بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا آَخَلَلْنَا لَكَ أَزْوَجَكَ ﴾ الآية (٢).

قلت: يحتمل أن يكون الناسخ مقدّماً في التلاوة، وهو الأظهر عندي. ومن المجادلة:

١٩ ـ قوله تعالى: ﴿ إِذَا نَكَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ ﴾ الآية (٣) ، منسوخة بالآية بعدها (٤). قلت: هذا كما قال.

### ومن الممتحنة:

٢٠ قوله تعالى: ﴿فَاتُوا ٱلَّذِينَ ذَهَبَتُ أَزُورَجُهُم مِّثَلَ مَاۤ أَنفَقُوا ۗ قيل:

<sup>(</sup>۱) سورة الأحزاب ٥٢ وتمام الآية: ﴿ لَا يَجِلُ لَكَ اَلنِّسَآءُ مِنْ بَعْدُ وَلَآ أَن تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْوَجٍ وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهُنَّ إِلَّا مَا مَلَكُتْ يَمِينُكُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا ﴾.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب ٥٠ وتمام الآية: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا ٱحْلَلْنَالَكَ أَزُوَجَكَ ٱلنَّتِيَ ءَاتَيْتَ أَجُورَهُ ثَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّنِكَ وَبَنَاتِ عَمَّنِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمَّنِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ عَمَّنِكَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ ٱللّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَامْلَةً أَنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ إِنْ أَرَادَ ٱلنِّيقُ أَن خَلَيْكَ ٱلنَّهِ مَا خَرَنَ مَعَكَ وَآمَلَةً أَنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيّ إِنْ أَرَادَ ٱلنَّبِيّ أَن أَرَادَ ٱلنَّبِيّ أَن أَرَادَ ٱلنَّبِيّ أَن أَرَادَ النَّبِيّ أَن أَرَادَ النَّبِيّ أَن أَرَادَ النَّهُ عَلَيْكَ مَا خَلِكُ مَا خَرَانَ مَعَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي آزُوجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْصُدُ عَلَيْكَ حَرَانً وَكُولَ اللّهُ عَنْهُ وَلَا رَحِيدَمًا خُولَ اللّهُ عَنْهُ وَلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَانً وَكَانَ ٱللّهُ عَفُورًا رَّحِيدَمًا خُولَا لَكُولَ عَلَيْكَ حَرَانًا وَكُولِكُ وَعَلَى اللّهُ عَنْهُ وَلَا لَكُولُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَانً وَكُولَ اللّهُ عَنْهُ وَلَا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَانً وَكُولَ اللّهُ عَنْهُ وَلَا لَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا لَكُولَ اللّهُ عَنْهُ وَلَا لَكُولَ عَلَيْكَ عَرَانًا لَا لَا عَلَيْكِ مَا مَلَكَ عَنْ وَلَا عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّ

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة ١٢ والآية بتمامها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا نَنجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىْ نَجُوَنكُمْ صَدَقَةً ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ ۚ فَإِن لَّرْ تَجِدُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ

<sup>(</sup>٤) وهي قوله تعالى: ﴿ مَأَشَفَقَنُمُ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجُونكُو صَدَقَنَتٍ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمُ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُمْ وَٱللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ المجادلة ١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة الممتحنة ١١ وتمام الآية: ﴿وَإِن فَاتَكُمُ شَيْءٌ مِّنَ أَزُولِجِكُمْ إِلَى ٱلْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَـَاتُواْ اللهَ الَّذِينَ أَنْتُم بِهِــ مُؤْمِنُونَ ﴾. الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزُورَجُهُم مِّثْلَ مَا أَنفَقُواْ وَاتَّقُواْ اللهَ ٱلَّذِي أَنتُم بِهِــ مُؤْمِنُونَ ﴾.

منسوخ بآية السيف(١)، وقيل: بآية الغنيمة(٢)، وقيل: محكم.

قلت: الأظهر أنها محكمة، ولكن الحكم في المهادنة (٣)، وعند قوة الكفار.

# ومن المزمل:

٢١ قوله تعالى: ﴿ قُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ السَّورة (٥) ، ثمَّ نسخ الآخر بالصّلوات الخمس.

قلت: دعوى النسخ بالصلوات الخمس غير متجهة (٢)، بل الحق: أنّ أول السورة في تأكيد النّدب إلى قيام اللّيل، وآخرها في نسخ التّأكيد إلى مجرد النّدب.

قال السيوطي موافقاً لابن العربي: فهذه إحدى وعشرون آية منسوخة، على خلاف في بعضها؛ ولا يصح دعوى النسخ في غيرها؛ والأصح في آيتي الاستئذان والقسمة (٧) الإحكام وعدم النسخ، فصارت تسع عشرة آية؛ وعلى ما حرّرنا لا يتعيّن النسخ إلا في خمس آيات (٨).

<sup>(</sup>٢) يعني بآية الغنيمة قول تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِيَّسُولِ وَلِيَّرَسُولِ وَلِيَّرَسُولِ وَلِيَّرَسُولِ وَلِيَّرَسُولِ السَّبِيلِ ﴾ الآية.. الأنفال ٤١.

<sup>(</sup>٣) المهادنة: المصالحة، هادنه مهادنة: صالحه ووادعه.

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل ٢.

<sup>(</sup>٥) أي بقوله تعالى: ﴿عَلِمَ أَن لَّن تُحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْ كُو ۖ فَٱقْرَءُواْ مَا يَيْسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ المزمل ٢٠.

<sup>(</sup>٦) غير متّجهة: أي غير موجّهةٍ.

<sup>(</sup>V) آية الاستئذان هي الآية السابعة عشرة؛ وآية القسمة هي الآية التاسعة.

<sup>(</sup>٨) وهي الآية الأولى، والخامسة، والرابعة عشرة، والثامنة عشرة، والتاسعة عشرة.

#### الفصل الثالث

### في معرفة أسباب النزول

ومن المواضع الصّعبة أيضاً معرفة أسباب النّزول؛ ووجه الصّعوبة أيضاً اختلاف اصطلاح المتقدّمين والمتأخّرين.

# معنى: «نزَلَت في كذا» عند المتقدّمين:

والّذي يظهر من استقراء كلام الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم: أنّهم كانوا لا يستعملون: «نزلت في كذا» لمجرد بيان الحادث الّذي وقع في زمنه عليه وكان سبباً لنزول الآية؛ بل:

ربّما يذكرون بعض ما صدّقت عليه الآية، ممّا حدث في زمنه ﷺ، أو حدث بعده ﷺ، العرّورة انطباق حدث بعده ﷺ، في قليه الآية، بل يكفي انطباق أصل الحكم فحسب.

وقد يبيّنون سؤالاً سُئل عنه رسول الله ﷺ، أو حادثة حدثت في عهد النّبي ﷺ، واستنبط ﷺ حكمها من الآية، وتلاها عليهم في ذلك الباب، فيقولون: «نزلت في كذا»؛ وربّما يقولون في هذه الصُّور «فأنزل الله تعالى قوله كذا» أو «فنزلت».

وكأنّه إشارة إلى أنّ استنباطه ﷺ ذلك الحكم من الآية، وإلقاءَها في تلك السّاعة في خاطره المبارك أيضاً نوع من الوحي والنَّفْث في الرّوع، فلذلك يمكن أن يقال: «فأنزلت»؛ ولو عبّر أحد عن ذلك بتكرار نزول الآية لكان له مساغ أيضاً.

# روايات المحدّثين الّتي لا علاقة لها بأسباب النّزول:

ويذكرُ المحدّثون تحت آيات القرآن الكريم كثيراً من الأشياء، ليست هي في الحقيقة من قسم سبب النزول، مشل: استشهاد الصّحابة رضي الله عنهم في مناظراتهم (۱) بآية، أو تمثّلهم بها (۲)، أو تلاوته على آية للاستشهاد في كلامه الشريف، أو رواية حديث يوافق الآية في أصل الغرض، أو تعيين موضع النزول، أو تعيين أسماء المذكورين في الآية بطريق الإبهام، أو بيان طريق التلفظ بكلمة قرآنية، أو فضل سور وآيات من القرآن، أو بيان طريقة امتثاله على بأمر من أوامر القرآن الكريم؛ فليس شيءٌ من هذا في الحقيقة من أسباب النزول، وليس من شروط المفسر الإحاطة بها.

# شرط المفسّر في باب أسباب النّزول:

إنّما شرط المفسّر معرفة أمرين:

الأول: معرفة تلك القصص البيّي تعرض (٣) الآيات لها؛ فإنه لا يتيسّر فهم إيماء الآيات إلا بمعرفتها.

والثاني: معرفة تلك القصص الّتي تخصّص العامّ، أو نحو ذلك من وجوه صرف الكلام عن الظاهر؛ فإنّه لا يتأتى فهم المقصود من الآيات بدونها.

# قصص الأنبياء من روايات أهل الكتاب:

وممّا ينبغي أن يعلم هنا: أنّ قصص الأنبياء السّابقين لم تذكر في الأحاديث إلا قليلاً؛ فالقصص الطويلة العريضة الّـتي يتجشّم (٤) المفسّرون

<sup>(</sup>١) المناظرة: المباحثة العلمية.

<sup>(</sup>٢) تمثل بالشيء: ضربه مثلاً.

<sup>(</sup>٣) عرّض له بالقول: قال قولاً وهو يعنيه ويريده، ولكن لم يصرّح به ولم يبيّنه.

<sup>(</sup>٤) تجشم الأمر: تكلّفه على مشقة.

روايتها، كلّها منقولة عن علماء أهل الكتاب إلا ما شاء الله تعالى (١)، وقد جاء في صحيح البخاري مرفوعاً: «لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكذّبوهم»(٢).

#### معنى آخر لقولهم: «نزلت في كذا»:

وليُعلم أيضاً أنّ الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم كانوا يذكرون قصصاً جزئية لبيان مذاهب المشركين واليهود، وعاداتهم الجاهليّة، لتتّضح بها عقائدهم وتقاليدهم، ويقولون: «نزلت الآية في كذا»، ويريدون بذلك: أنّها نزلت في مثل هذه، سواء كانت تلك بعينها، أو ما شابهها، أو ما قاربها، ويقصدون إظهار تلك الصورة، لا خصوص القصص، بل يذكرونها لأجل أنّ هذه صورةٌ صادقة لتلك الأمور الكليّة؛ ولهذا تختلف أقوالهم في كثير من المواضع، وكلٌّ يجرُّ الكلام إلى جانبه، وقصدهم في الحقيقة واحد؛ وإلى هذه النّكتة أشار أبو الدّرداء رضي الله عنه حيث قال: «لا يكون الرّجل فقيها حتى يحمل الآية الواحدة على هُحامل منعددة» (٣).

# صورةُ قصّة ولا قصّة لها:

وعلى هذا الأسلوب كثيراً ما يُذْكرُ في القرآن العظيم صورتان: صورة سعيد، ويُذْكر فيها بعض أوصاف السعادة؛ وصورة شقيًّ، ويذكر فيها بعض أوصاف الشعادة؛ وصورة شقيًّ، ويذكر فيها بعض أوصاف الشقاوة؛ ويكون الغرض من ذلك: بيان أحكام تلك الأوصاف والأعمال، لا التعريض بشخص معين، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿وَوَصَينَا الْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَانًا حَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُها وَوَضَعَتُهُ كُرُها فَي الله الله في المعيد عبولا يكولا المعيد عبولا المعيد عبولا المعيد المعيد

<sup>(</sup>١) كقصة موسى والخضر عليهما السلام المروية في «صحيح البخاري».

<sup>(</sup>٢) البخاري في كتاب التفسير ص ٦٤٤ و١٠٩٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن سعد وغيره.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف ١٥.

وصورة شقي؛ وكذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَمُهُم مَّاذَاۤ أَنزَلَ رَبُّكُمُ ۗ قَالُوٓا أَسَطِيرُ الْأَوِينَ اللَّهُ مَاذَاۤ أَنزَلَ رَبُّكُمُ ۚ قَالُواْ خَيۡراً ﴾.(٢) الْأَوَّالِينَ التَّقَوُاْ مَاذَاۤ أَنزَلَ رَبُّكُمُ ۚ قَالُواْ خَيۡراً ﴾.(٢)

وعلى مثل هذا تحمل قوله تعالى: ﴿وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ عَامِنَةً مُطْمَيِنَّةً ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿ وَهُ هُو ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَكُم اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ولا يلزم في هذه الصور أن تتوفّر تلك الخصوصيّات بعينها في شخص، كما لا يلزم في قول على: ﴿ كَمْثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنُبُلَةٍ مِّاثَةُ مَا لا يلزم في قول على: ﴿ كَمْثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنُبُلَةٍ مِّاثَةً مَا لا يلزم في قول عبد حبّة بهذه الصّفة؛ إنّما المقصود: تصوير زيادة الأجر لا غير؛ فإن وجدت صورة توافق ذلك في أكثر الخصوصيّات، أو في كلّها، كان فير؛ فإن وجدت صورة توافق ذلك في أكثر الخصوصيّات، أو في كلّها، كان ذلك من قبيل: «لزوم ما لم يلتزم» (٨).

# قد يفرضون السؤال والجواب في التّفسير:

وفي بعض الأحيان يُركة في القرآن على شبهة ظاهرة الورود، أو يجاب عن سؤال مطوي مفهوم بسهولة، لقصد إيضاح الكلام السّابق، لا لأجل أنّ

<sup>(</sup>١) سورة النحل ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل١١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف ١٨٩.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون ١ و٢.

<sup>(</sup>٦) سورة القلم ١٠.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة ٢٦١.

<sup>(</sup>A) التزم الشيء: أوجبه على نفسه، ولزم الشيء: ثبت ودام.

أحداً وجه هذا السؤال بعينه، أو أورد هذه الشبهة بعينها؛ وكثيراً ما يفترض (۱) الصحابة رضي الله عنهم في تقرير ذلك المقام سؤالاً، ويشرحون الكلام في صورة السوّال والجواب؛ ولكن لو نظرنا بإمعان النظر فالكل كلام واحد منسق، لا يحتمل نزول بعض عقيب بعض، وجملة واحدة منتظمة (۱) لا تفك قيودها على أصل من الأصول.

# قد يريدون التّقدم والتّأخر الرُّتبيَّ لا الزَّماني:

وقد يذكر الصحابة رضي الله عنهم التقدم والتاخر، ويريدون بذلك: التقدم والتأخر الرتبي، لا الزماني، كما قال ابن عمر رضي الله عنهما في قوله تعالى: ﴿وَٱلَذِينَ يَكُنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَدَ ﴾ (٣): ﴿إنّما كان هذا قبل أن تنزل الزكاة، فلمّا أنزلت جعلها الله طهراً للأموال» (٤)؛ ومن المعلوم أنّ سورة البراءة آخر سورة نزلت، وهذه الآية في تضاعيف القصص المتأخرة، وقد كانت فرضية الزكاة متقدّمة عليها بأعوام؛ ولكنّ مراد ابن عمر رضي الله عنهما: تقدّم الإجمال على التفصيل بالرتبة.

#### شرط المفسر أمران:

وبالجملة: فالذي يشترط على المفسر في هذا الباب لا يزيد على أمرين:

الأوّل: معرفة قصص الغزوات وغيرها، ممّا وقع في الآيات الإيماء إلى
خصوصيّاتها، فما لم تعلم تلك القصص لا يتأتّى فهم حقيقتها.

<sup>(</sup>١) افترض الباحث: اتّخذ فرضا ليصل إلى حلّ مسألة.

<sup>(</sup>٢) انتظم الشيء: تألُّف واتَّسق.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة ٣٤.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في كتاب الزكاة وفي كتاب التفسير رقم الحديث ٢٠٤١ و٢٦٦١.

والثاني: الاطلاع على فوائد بعض القيود؛ وكذا أسباب التشديد في بعض المواضع، تتوقّف معرفتها على أسباب النّزول.

#### فنّ التوجيه:

وهذا المبحث الأخير (١) في الحقيقة فن من فنون التوجيه؛ ومعنى التوجيه: بيان وجه الكلام؛ وحاصل هذه الكلمة أنه:

قد تقع في الآية شبهة ظاهرة، لاستبعاد الصّورة الّتي هي مدلول الآيـة، أو للتّناقض بين الآيتين.

أو يصعب فهم مدلول الآية على ذهن المبتدئ.

أو لا تستقر في ذهنه فائدة قيد من القيود.

فإذا قام المفسر بحلّ هذه الإشكالات سمّي ذلك توجيهاً.

## أمثلة التوجيه:

ا ـ كما في آية: ﴿ يَتَأُخْتَ هَذُونَ ﴾ (٢) فقد سألوا: أنّ المدة بين موسى وعيسى عليهما السّلام طويلة، فكيف يكون هارون أخاً لمريم؟ كأنّ السائل أضمر في خاطره: أنّ هارون هذا هو هارون أخو موسى عليهما السّلام؛ فأجاب عليهما السّلام؛ فأجاب عليهما بني إسرائيل كانوا يُسمُّون بأسماء الصّالحين قبلهم. (٣)

٢- وكما سألوا: كيف يمشي الإنسان يوم الحشر على وجهه؟ فقال: «إنّ الّذي أمشاه في الدّنيا على رجليه لقادر على أن يمشيه على وجهه». (٤)

<sup>(</sup>١) يعني مبحث ما يحتاج إليه المفسرّ.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم ۲۸.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (١٤٤:٢) في أبوب التفسير، في تفسير سورة مريم.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري برقم (٤٤٨٢)، ومسلم برقم(٢٨٠٦).

٣ وكما سألوا ابن عبّاس رضي الله عنهما عن وجه التطبيق بين قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُوْخَ فِي ٱلصُّورِ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِدِ وَلاَ يَسَاءَلُونَ ﴾ (١) ، وبين آية أخرى: ﴿ وَأَقِبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَسَاءَلُونَ ﴾ (٢) ، فقال رضي الله عنه: عدم التساؤل يوم الحشر، والتساؤل بعد دخول الجنّة. (٣)

3 ـ وكما سألوا عائشة رضي الله عنها، فقالوا: إنْ كان السّعي بين الصّفا والمروة واجباً، فلماذا قال الله تعالى: ﴿فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُوّفَ بِهِمَأَ ﴾ الآية (٤)؟ فأجابت رضي الله عنها: بأنّ قوماً كانوا يتجنّبونه ويتحرّجون منه، فلذلك قال الله تعالى: ﴿لا جناح﴾ (٥).

٥ وكما سأل عمر رضي الله عنه رسول الله على: ما معنى قيد ﴿إِنْ خَفْتُم ﴾ (٢) ؟ فقال على: «صدقة تصدق الله بها عليكم، فاقبلوا صدقته » أي أنّ الكرماء لا يضايقون في الصدقة، فكذلك لم يذكر الله سبحانه وتعالى هذا القيد للتّضييق، بل القيد اتّفاقى. •

وأمثلة التّوجيه كثيرة، والغرض هنا التّنبيه على معناه.

#### يذكر أسباب النزول وتوجيه المشكل في فتح الخبير لفائدتين:

وأرى من المناسب أن أذكر في الباب الخامس ما نقل البخاري والترمذي والحاكم في تفاسيرهم من أسباب النّزول وتوجيه المُشكِل، بسند جيّد إلى

سورة المؤمنون ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات ٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم وابن جرير كما في الدّر المنثور(١٥:٥).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ١٥٨.

<sup>(</sup>o) رواه مسلم (فتح الملهم ٣٢٤:٣).

<sup>(</sup>٦) سورة النساء ١٠١.

<sup>(</sup>۷) رواه مسلم (فتح الملهم ۲۵۰: ۲۵۰).

الصّحابة رضي الله عنهم، أو إلى رسول الله ﷺ مع التنقيح والاختصار لفائدتين: الأولى: أن استحضار هذا القدر من الآثار لا بدّ منه للمفسّر، كما لا بدّ له من حفظ القدر الّذي ذكرناه في ذلك الباب من شرح غريب القرآن.

والثانية: أنْ يعلم أنّه لا دخل لأكثر ما يروى من أسباب النّـزول في فهم معاني الآيات الكريمة، اللّهم إلا شيء قليل من القصص الّتي ذكرت في هـذه التفاسير الثلاثة الّتي هي أصحُ التفاسير عند المحدّثين.

## إفراط ابن إسحاق والواقدي والكلبيّ:

وأمّا إفراط محمّد بن إسحاق<sup>(۱)</sup> والواقدي<sup>(۲)</sup> والكلبي<sup>(۳)</sup> وما ذكروا تحت كلّ آية من قصّة، فأكثره غير صحيح عند المحدّثين، وفي إسناده نظر<sup>(۱)</sup>؛ ومن الخطأ البيّن: أن يعدّ ذلك من شروط التفسير؛ ومن يسرى أنّ تدبيّر كتاب الله يتوقّف على الإحاطة بها، فقد فات حظّه من كتاب الله، وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلّت وهو ربّ العرش العظيم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن إسحاق المطلبي المدني: من أقدم مؤرّخي العرب، توفي سنة ۱۵۱هـ.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن عمر الواقدي المدني: من أقدم مؤرخي الإسلام وأشهرهم، ولد سنة ١٣٠هـ.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن السّائب الكلبي: نسّابة، راوية، عالم بالتفسير والأخبار وأيام العرب، توفى بالكوفة سنة ١٤٦هـ.

<sup>(</sup>٤) الضمير في قوله: «أكثره» وكذا في: «إسناده» يرجعان إلى كلمة «ما» في قوله «ما ذكروا».

#### الفصل الرابع

#### في بقية مباحث هذا الباب

ممّا يوجب الخفاء: حذف بعض الأجزاء، أو أدوات الكلام، وإبدال شيء بشيء، وتقديم ما حقّه التأخير، وتأخير ما حقّه التقديم، واستعمال المتشابهات والتعريضات والكنايات، لا سيّما تصوير المعنى المراد بالصّورة المحسوسة الّتي تكون من لوازم ذلك المعنى عادة (۱)، واستعمال الاستعارة المكنيّة، والمجاز العقلي؛ فلنذكر شيئاً من الأمثلة لهذه الأشياء باختصار، لتكون على بصيرة.

#### بيان الحذف

أمّا الحذف فعلى أقسام: حذف المنضاف والموصوف والمتعلَّق وغير ذلك، مثل:

قوله تعالى: ﴿ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ ﴾ (٢) أي: برُّ من آمن.

وقوله تعالى: ﴿ وَءَانَيْنَا ثَمُودَ ٱلنَّاقَةَ مُبْصِرَةً ﴾ (٣) أي: آية مبصرة ، لا أنّها مبصرة ، غير عمياء.

وقوله تعالى: ﴿وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ ﴾(٤) أي حبّ العجل. وقوله تعالى: ﴿أَقَنَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسٍ ﴾(٥) أي: بغير قتل نفس.

<sup>(</sup>١) وهذا أيضاً من باب الكنايات.

<sup>(</sup>٢) البقرة ١١٧، وفيه حذف المضاف.

<sup>(</sup>٣) سورة بني إسرائيل ٥٩ وفيه حذف الموصوف.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ٩٣ وفيه حذف المضاف.

<sup>(</sup>٥) سورة الكهف ٧٤ وفيه حذف المضاف.

وقوله تعالى: ﴿ أَوْ فَسَادِ ﴾ (١) أي: بغير فساد.

وقوله تعالى: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٢) أي: من في السَّماوات ومن في الأرض؛ لا أنَّ شيئاً واحداً هو في السَّماوات والأرض.

وقوله تعالى: ﴿ضِعْفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ﴾ (٣) أي: ضعف عذاب الحياة وضعف عذاب الممات.

وقوله تعالى: ﴿وَسَّكِ ٱلْقَرْبِيَةَ ﴾(٤) أي: أهل القرية.

وقوله تعالى: ﴿بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفَّرًا ﴾ (٥) أي:فعلوا مكان شكر نعمة الله كفراً.

وقوله تعالى: ﴿ يَهْدِى لِلَّتِي هِمِ ۖ أَقُومُ ﴾ (١) أي: للخصلة الَّتي هي أقوم.

وقوله تعالى: ﴿ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٧) أي: بالخصلة التي هي أحسن.

وقوله تعالى: ﴿سَبَقَتُ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسِّنَى ﴾ (١) أي: الكلمة الحسنى والعِدةُ الحسنى العِدةُ الحسنى (٩).

وقوله تعالى: ﴿ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ (١٠) أي: على عهد ملك سليمان.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ٣٢ وفيه حذف المضاف، وهو الجار والمجرور.

<sup>(</sup>٢) جاء في التنزيل في تسعة مواضع، كما في سورة الرحمن ٢٩ وفيه حذف الموصول.

<sup>(</sup>٣) سورة بني إسرائيل ٧٥ وفيه حذف المضاف.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف ٨٢ وفيه حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه.

<sup>(</sup>٥) سورة إبراهيم ٢٨ وفيه حذف المضاف والمضاف إليه معاً.

<sup>(</sup>٦) سورة بني إسرائيل ٩ وفيه حذف الموصوف.

<sup>(</sup>V) سورة فصّلت ٣٤ وفيه حذف الموصوف.

<sup>(</sup>٨) سورة الأنبياء ١٠١ وفيه حذف الموصوف

<sup>(</sup>٩) العدة مصدر وعد.

<sup>(</sup>١٠) سورة البقرة ١٠٢ وفيه حذف المضاف الأول.

وقوله تعالى: ﴿وَعَدَنَّنَا عَلَى رُسُلِكَ﴾ (١) أي: على ألسنة رسلك. وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ﴾ (٢) أي: أنزلنا القرآن، وإنْ لم يسبق له ذكر.

وقوله تعالى: ﴿حَتَّىٰ تُوَارَثُ بِٱلْحِجَابِ ﴾ (٢) أي: توارت الشّمس.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا يُلَقَّلُهَا ﴾ (٤) أي: خصلة الصّبر.

وقوله تعالى: ﴿وَعَبَدَ ٱلطَّاغُوتَ ﴾ (٥) \_ فيمن قرأ بالنَّصب \_ أي: جعل منهم من عبد الطَّاغوت.

وقوله تعالى: ﴿فَجَعَلَهُ مُنْسَبًا وَصِهْرًا ﴾ (٦) أي: جعل له نسباً وصهراً.

وقوله تعالى: ﴿وَأَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُم ﴾ (٧) أي: من قومه.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُواْ رَبَّهُم ١٠٠ أي كفروا نعمة ربّهم، أو:

كفروا بربّهم، بنزع الخافض. • ..

وقوله تعالى: ﴿ تَفْتَوُّا ﴾ (٩) أي: لا تفتق، ومعناه: لا تزال.

وقوله تعالى: ﴿ مَانَعَ بُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلِّهَيٓ ﴾ (١٠) أي يقولون: ما نعبدهم.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمرآن ١٩٤ وفيه أيضاً حذف المضاف الأول.

<sup>(</sup>٢) سورة القدر ١ وفيه حذف مرجع الضمير.

<sup>(</sup>٣) سورة ص ٣٢ وفيه حذف مرجع الضمير.

<sup>(</sup>٤) سورة فصّلت ٣٥ وفيه حذف مرجع الضمير.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة ٦٠ وفيه حذف الموصول.

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان ٥٤ وفيه حذف الجار ثم إيصال الفعل إلى المجرور.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف ١٥٥ وفيه أيضاً حذف الجار، ثم الإيصال.

<sup>(</sup>٨) سورة هود ٦٠ وفيه إما حذف المضاف الأول، وإما حذف الجار، ثم الإيصال.

<sup>(</sup>٩) سورة يوسف ٨٥ وفيه حذف الحرف.

<sup>(</sup>١٠) سورة الزمر ٣ وفيه حذف القول.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ ٱلْعِجْلَ ﴾ (١) أي: اللّذين اتّخذوا العجل إلهاً. وقوله تعالى: ﴿ تَأْتُونَنَا عَنِ ٱلْمَيْنِ ﴾ (٢) أي: وعن الشمال. وقوله تعالى: ﴿ فَظَلْتُمْ تَفَكَهُونَ ﴿ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ﴾ (٣) أي: تقولون: إنّا لمغرمون. وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَجُعَلْنَا مِنكُم مَّلَيْكَةً ﴾ (٤) أي: بدلاً منكم. وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَجُعَلْنَا مِنكُم مَّلَيْكَةً ﴾ (١) أي: بدلاً منكم.

# حذف خبر «إنّ» والجزاء والمفعول والمبتدأ وما شابهها مُطّرد:

وليعلم أن حذف خبر «إن او حذف جزاء الشرط، أو مفعول الفعل، أو مبتدأ الجملة، وما أشبه ذلك مطرد (٢) في القرآن الكريم إذا كان فيما بعده دلالة على حذفه، نحو:

قوله تعالى: ﴿فَلَوْ شَاءَ لَهَدَىٰكُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ (٧) أي: لو شاء هدايتكم لهداكم. وقوله تعالى: ﴿أَلْحَقُّ مِن رَبِّكُ ﴾ (٨) أي: هذا الحقّ من ربّك.

وقوله تعالى: ﴿لَا يَسُتَوِى مِنكُمْ مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائَلَ أُوْلَيَإِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُواْ ﴾ أي: لا يستوي من أنفق من قبل الفتح ومن

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ١٥٢ وفيه حذف المفعول الثاني.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات ٢٨ وفيه حذف بعض أجزاء الجملة.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة ٦٥ و٦٦ وفيه حذف القول.

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف ٦٠ وفيه حذف المضاف.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال ٥ وفيه حذف الفعل.

<sup>(</sup>٦) مطّرد: أي عام لا شذوذ فيه.

<sup>(</sup>V) سورة الأنعام ١٤٩ وفيه حذف المفعول.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة ١٤٧ وفيه حذف المبتدأ.

أَنفق من بعد الفتح، فحذف الثاني لدلالة قوله: ﴿ أُوْلِيَ إِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّقُواْ مَا بَيْنَ أَيَّدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمُ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ وَمَا خَلْفَكُمُ لَعَلَكُمُ تُرْحَمُونَ ﴿ وَمَا تَلْفِهِ مِنْ ءَايَةٍ مِّنْ ءَايَتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ (٢) أي: إذا قيل لهم: اتّقوا ما بين أيديكم وما خلفكم أعرضوا.

# لا حاجة إلى تفتيش العامل في كلمة «إذْ»:

وليُعْلم أيضاً: أنّ الأصل في مثل قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَئِكَةِ ﴾ (٣) وقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ ﴾ (٤) أن تكون كلمة «إذ» ظرفاً لفعل من الأفعال، ولكنّها نقلت ها هنا إلى معنى التخويف والتّهويل، كمثل الّذي يذكر المواضع الهائلة، أو الوقائع العظيمة على همسبيل المتّعداد، من دون تركيب للجُمل، ومن غير وقوع الكلمات في حيّز الإعراب؛ بل المقصود ذكرها بأعينها، حتّى ترتسم صورتها في ذهن المخاطب، ويستولي الخوف منها على قلبه.

فالتحقيق: أنّه لا يلزم في أمثال هذه المواضع تفتيش العامل، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد ۱۰ وفيه حذف بعض أجزاء الجملة؛ والآية بتمامها: ﴿ وَمَا لَكُو أَلَّا لَهُ أَلَّا مِن اللَّهُ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَائِلًا أَوْلَئِيكَ أَفْلَتُهُ مِن أَلْفَقُ مِن اللَّهُ الْحُسُنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾.

<sup>(</sup>٢) سورة يس ٤٥ و٢٦ وفيه حذف جزاء الشرط.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ٥٤.

# حذف الجّار من «أنّ» مطّرد:

وليُعْلم أيضاً: أنَّ حذف الجار من «أنَّ» المصدريّة مطّرد في كلام العرب؛ والمعنى: لأن أو: بأن.

## حذف جواب «لو» الشّرطية:

وليُعْلَم أيضاً: أنّ الأصل في مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي عَمْرَتِ ٱلْمُونَ الْمُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ أَنّهُم نقلوا هذا التركيب إلى معنى التّعجب، فلا حاجة إلى تفتيش المحذوف، والله أعلم.

## بيان الإبدال

أمَّا الإبدال فإنَّه تصرف كثير الفنون:

#### إبدال فعل بفعل:

قد يذكر سبحانه وتعالى فعلاً مكان فعل، لأغراض شتّى، وليس استقصاء تلك الأغراض من وظيفة هذا الكتاب، نحو:

قوله تعالى: ﴿أَهَاذَا ٱلَّذِي يَذَكُرُ ءَالِهَ تَكُمُ ﴿ "أَي: يسبّ آلهتكم؛ وكان أصل الكلام: أهذا الَّذي يسبّ، ولكن كره ذكر السّب، فأبدل بالذكر.

ومن هذا القبيل ما يقال في العرف(٤): «أصيب أعداء فلان بمرض» أو:

سورة الأنعام ٩٣.

<sup>(</sup>۲) سورة البقرة ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء ٣٦.

<sup>(</sup>٤) عند مخاطبتهم سادتهم أو مكرميهم، أي ينسبون الأمر إلى ما يلابسهم أو إلى متعلّقيهم.

«شرفنا بالمجيء عبيد الحضرة» أو: «عبيد الجناب العالي مطّلعون على هذه المقدّمة» (۱) و والمراد: قد مرض فلان، وقدم سعادة فلان، واطّلع سمو فلان. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا هُم مِنّا يُصْحَبُونَ ﴾ (۲) أي منّا لا ينصرون؛ لما كانت النّصرة لا تتصور بدون الاجتماع والصّحبة، أبدل «ينصرون» بـ «يصحبون».

وقوله تعالى: ﴿ ثَقُلَتُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٣) أي: خفيت؛ لأنّ الشيء إذا خفي علمه ثقل على أهل السماوات والأرض.

وقوله تعالى: ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِّنَهُ نَفْسًا ﴾ (٤) أي: عفون لكم عن شيء من طيبة أنفسهن.

#### إبدال اسم باسم:

وقد یذکر سبحانه و تعالی اسماً مکان اسم، نحو: قوله تعالی: ﴿فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِینَ ﴾ (٥) أي: خاضعة. وقوله تعالی: ﴿وَكَانَتُ مِنَ ٱلْقَانِيٰينَ ﴾ (١) أي: من القانتات. وقوله تعالى: ﴿وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ ﴾ (٧) أي: من ناصر. وقوله تعالى: ﴿وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِينَ ﴾ (٧) أي: من ناصر. وقوله تعالى: ﴿فَمَا مِنكُم مِّن أَحَدٍ عَنَهُ حَجِزِينَ ﴾ (٨) أي: حاجزاً.

<sup>(</sup>١) هذه كلُّها تعبيرات فارسيَّة، كانوا يتكلُّمون بها أو بمثلها عند سادتهم وكبرائهم.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء ٤.

<sup>(</sup>٦) سورة التحريم ١٢.

<sup>(</sup>V) سورة آل عمران ۲۲.

<sup>(</sup>٨) سورة الحاقة ٤٧.

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْعَصِّرِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسَرٍ ﴿ أَي: أَفَرَاد بِنِي آدم؛ أَفِرد اللفظ؛ لأنه اسم جنس.

وقوله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا ﴾ (٢) المعنى: «يا بني آدم إنّكم»؛ أفرد اللفظ؛ لأنه اسم جنس.

وقوله تعالى: ﴿وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَانَ ﴿ وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَانَ .

وقوله تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ قَوْمُ نُوْجٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ (١) أي: نوحاً وحده.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ﴾ (٥) أي: إنِّي فتحت لك.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا لَقَادِرُونَ ﴾(٢) أي: إنى لقادر.

وقوله تعالى: ﴿وَلَكِكَنَّ ٱللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ﴾ (٧) أي: يسلَّط محمداً عَيَالَةٍ. '

وقوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ (٨) أي: عروة الثَّقفيّ وحده.

وقوله تعالى: ﴿فَأَذَ قَهَا ٱللَّهُ لِنَكَاسَ ٱلْجُوعِ ﴾ (٩) أي: طعم الجوع؛ أبدل الطعم باللباس إيذاناً بان الجوع له أثر من النّحول والذّبول ما يعم البدن كلّه، ويشمله كاللّباس.

<sup>(</sup>١) سورة العصر ١و٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الانشقاق ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب ٧٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء ١٠٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الفتح ١.

<sup>(</sup>٦) سورة المعارج ٤٠.

<sup>(</sup>٧) سورة الحشر٦.

<sup>(</sup>۸) سورة آل عمران ۱۷۳.

<sup>(</sup>٩) سورة النحل ١١٢.

وقوله تعالى: ﴿صِبْغَةَ ٱللَّهِ ﴾ (١) أي: دين الله؛ أبدل بالصّبغة إيذانا بأنّه كالصّبغ تتلوّن به النّفس؛ أو مشاكلة بقول النّصارى في المعموديّة (٢).

وقوله تعالى: ﴿وَطُورِ سِينِينَ ﴾(٣) أي: طور سيناء.

وقوله تعالى: ﴿ سَلَنُمُ عَلَىٰٓ إِلَ يَاسِينَ ﴾ (٤) أي: على إلياس؛ قلب الاسمان للازدواج.

#### إبدال حرف بحرف:

وقد يذكر سبحانه وتعالى حرفاً مكان حرف، نحو:

قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا تَجَلَّلَ رَبُّهُ لِلْجَكَبِلِ ﴾ (٥) أي: على الجبل، كما تجلّى في المرّة الأولى على الشّجرة.

وقوله تعالى: ﴿وَهُمْ لَمَّا سَلِمِقُونَ ﴾ (٦) أي: إليها سابقون.

وقوله تعالى: ﴿لَا يَخَافُ لَدَى اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ ال

وقوله تعالى: ﴿ وَلَأُصَالِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ (٨) أي: على جذوع النّخل.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٣٨.

<sup>(</sup>٢) كان النصارى يصبغون أولادهم بماء أصفر، يسمّونه المعمودية، يزعمون أنّه الماء الذي ولد فيه عيسى عليه السلام، ويعتقدون أنّه تطهير للمولود؛ واللفظ سرياني الأصل، أو مولّد مأخوذ من العمد بمعنى البلل.

<sup>(</sup>٣) سورة التين ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات ١٣٠ والازدواج من ازدوج الكلام: أشبه بعضه بعضاً في السَّجع أو الوزن.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف ١٤٣.

<sup>(</sup>٦) سورة المؤمنون ٦١.

<sup>(</sup>V) سورة النمل ١١و١١.

<sup>(</sup>۸) سورة طه۷۱.

وقوله تعالى: ﴿أَمَّ لَهُمُّ سُلَمُّ يَسْتَمِعُونَ فِيدٍ ﴾ (١) أي: يستمعون عليه. وقوله تعالى: ﴿السَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِدِّ ﴾ (٢) أي منفطر فيه.

وقوله تعالى: ﴿مُسَّتَكْبِرِينَ بِهِۦ﴾ (٣) أي: عنه.

وقوله تعالى: ﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْعِنَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾ (٤) أي: حملته العزّة على الإثم.

وقوله تعالى: ﴿فَسُتَلُ بِهِ خَبِيرًا ﴾ (٥) أي: فاسأل عنه.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُمْ إِلَىٰٓ أَمُوالِكُمْ ۚ إِلَىٰٓ أَمُوالِكُمْ ۚ اللهِ ال

وقوله تعالى: ﴿ إِلَى الْمَرَافِقِ ﴾ (٧) أي: مع المرافق.

وقوله تعالى: ﴿ يَشْرَبُ جِهَا عِبَادُ ٱللَّهِ ﴾ (٨) أي: يشرب منها.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۚ إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرِ مِّن شَىۡ ۗ ﴾ أي: أن قالوا.

#### إبدال جملة بجملة:

وقد يورد جملة مكان جملة، مثلاً: إذا دلّت جملة على حاصل مضمون جملة أخرى، وسبب وجودها، فتُبْدَل بتلك الجملة؛ نحو:

<sup>(</sup>۱) سورة الطور ۳۸.

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون ٦٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ٢٠٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان ٥٩.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء ٢.

<sup>(</sup>V) سورة المائدة ٦.

<sup>(</sup>٨) سورة الدهر ٦.

<sup>(</sup>٩) سورة الأنعام ٩١.

قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخُوانَكُمْ ﴾ (١) أي: إن تخالطوهم فلا بأس بذلك، لأنهم إخوانكم؛ وشأن الأخ أن يخالط أخاه.

وقوله تعالى: ﴿لَمَثُوبَةُ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ خَيْرٌ ﴾ أي لوجدوا ثواباً؛ ومثوبة من عند الله خير.

وقوله تعالى: ﴿إِن يَسُرِقُ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَـٰلُ ﴾ (٣) أي: إن سـرق فلا عجب؛ لأنّه قد سرق أخ له من قبل.

وقوله تعالى: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللّهِ ﴿ '' أَي وَقُول عَدُوّا لَحِبْرِيلَ فَإِنّه الله عدو له ، فإنّه نزله على قلبك بإذنه ؛ فعدوه الله عدو أن يعاديه الله تعالى ؛ فحذف: «فإنّ الله عدو له » بدليل الآية التالية ، وأبدل منه: ﴿فَإِنَّهُ مَلَى قَلْبِكَ ﴾ .

#### إبدال التنكير بالتعريف:

وقد يقتضي أصل الكلام التنكير، فيتصرّف فيه بإدخال اللام والإضافة، ويبقى المعنى على التنكير الأول، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَقِيلِهِ عِكْرَبِ ﴾ (٥) أي: قيلٍ له: يا رب، فأبدل بقيله؛ لأنّه أخصر في اللّفظ.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ١٠٣ وتمامها: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَمَثُوبَةً ﴾ الآية.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ٩٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف ٨٨ بالجر معطوف على الساعة، أي: عنده تعالى علم الساعة، وعلم قول الرسول عليه السلام: يا رب! إن هؤلاء قوم لا يؤمنون. والقول والقيل والقال والمقالة، كلها مصادر بمعنى واحد (جمل).

وقوله تعالى: ﴿ حَقُّ ٱلْمُقِينِ ﴾ (١) أي: حقٌّ يقينٌ ؛ أضيف ليكون أيسر في اللَّفظ.

#### إبدال التذكير والتأنيث والإفراد بأضدادها:

وقد يقتضي سنن الكلام الطبيعي تـذكير الضـمير، أو تأنيثـه، أو إفـراده، فيخرجه سبحانه وتعالى عن ذلك السنن الطبيعي، ويذكر المؤنّث مقام المـذكّر، وبالعكس، ويأتي بالجمع مكان المفرد، رعاية للمعنى، نحو:

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَنذَا رَبِّي هَلْاَ ٱ أَكُبَرُ ﴿ اللَّهُ مُلَا اللَّهُ مُلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَقُولِهُ تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (٣).

وقوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّآ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾(١).

#### إبدال التثنية بالمفرد:

وقد يورد المفرد مكان التثنية، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَمَا نَقَمُواْ إِلَّا أَنَّ أَغْنَىٰهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَّلِهِ ۗ﴾ .

وقوله تعالى: ﴿إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي وَءَانَنِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ وَفَعُمِّيَتُ عَلَيْكُرُ ﴾ (١) والأصل: «فعُمِّيَتا» فأفرد، لأنهما كشيء واحد؛ ومثله: الله ورسوله أعلم (٧).

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة ٩٥ وفيه إضافة الموصوف إلى صفته، أي: حقّ الخبر اليقين.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام ٧٨ وهذا مثال لذكر المذكر مقام المؤنث.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون ٢٨، وهذا مثال لذكر الجمع مكان المفرد.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ١٧ أفرد الضمير في «استوقد» مراعاة للفظ الموصول، وجمع في قوله: «بنورهم» مراعاة لمعنى «الذي».

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة ٧٤ أفرد الضمير لأنّ الفضل هنا بمعنى الرّزق، وهو لايكون إلا من الله تعالى.

<sup>(</sup>٦) سورة هود ۲۸.

<sup>(</sup>٧) والأصل: أعلمان؛ وأفرد لأنّ علم الرسول ﷺ هو ما علمه الله تعالى إيّاه، فهما كشيء واحد.

## إبدال الشرط والجزاء وجواب القسم بجملة مستقلة

وقد تقتضي طبيعة الكلام أن يذكر الجزاء في صورة الجزاء، والشرط في صورة الشرط، وجواب القسم، فيتصرف سبحانه وتعالى في الكلام، ويجعل ذلك الجزء من الكلام جملة مستقلة مستأنفة، لتنتظم (١) بالمعنى، ويقيم شيئاً يدل عليه بوجه من الوجوه، نحو:

وقوله تعالى: ﴿وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴿ وَٱلْيَوْمِ ٱلْمُوْعُودِ ﴿ وَشَاهِدِ وَمَشْهُودِ ﴿ وَالْمَعْنَى الْمُعْنَى الْمُعَالِ حَقُّ. قُنِلَ أَصْعَابُ ٱلْأُخَدُودِ ﴾ (٣) المعنى: المجازاة على الأعمال حقُّ.

وقوله تعالى: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱلشَّفَاتَ ثَنِي وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ ثِنَي وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُدَّتَ رَبِّ وَأُفِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ لِرَبِّهَا وَحُقَّتُ لِرَبِّهَا وَكُونَ اللهِ وَالْمِرْاء كَائِن.

#### إبدال الخطاب بالغيبة:

وقد يقلب الله تعالى أسلوب الكلام، بأن يقتضي الأسلوبُ الخطابَ فيأتي بالغائب، نحو قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا كُنتُم فِ أَلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) انتظم الشيء: تألّف واتّسق.

<sup>(</sup>۲) سورة النازعات ۱- ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البروج ١ ـ ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الانشقاق ١- ٦.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس ٢٢ والأصل: «بكم».

#### إبدال الإخبار بالإنشاء وبالعكس:

وقد يذكر سبحانه وتعالى الإنشاء مكان الإخبار، والإخبار مكان الإنشاء، نحو:

قوله تعالى: ﴿ فَأُمُّشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا ﴾ (١) أي: لتمشوا.

وقوله تعالى: ﴿إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾(٢) أي: إيمانكم يقتضى هذا.

وقوله تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي ٓ إِسْرَتِهِ يلَ ﴾ (٣) المعنى: على قياس حال ابن آدم كتبنا، أو: على مشال حال ابن آدم؛ فأبدل منه: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ ﴾؛ لأن القياس لا يكون إلا بملاحظة العلّة؛ فكأنّ القياس نوع من التعليل.

وقوله تعالى: ﴿أَرَءَيْتَ﴾ (٤) هو في الأصل بمعنى الاستفهام، من الرؤية، ولكن نقل هنا ليكون تنبيها على استماع الكلام الآتي بعده، كما يقال في العرف: ترى شيئاً؟

# التقديم والتّأخير والتّعلق بالبعيد وما شابههما

وقد يوجب التّقديم والتّأخير أيضاً صعوبةً في فهم المراد، كما في الشّعر المشهور:

بُثَيْنَة شأنها سلبت فؤادي بلا جرم أتيت به سلاما في الكون والتّعلق بالبعيد أيضاً ممّا يوجب الصّعوبة في الكلام، وكذلك ما يكون من هذا القبيل، نحو:

<sup>(</sup>١) سورة الملك ١٥ وامشوا: صيغة أمر، وتمشوا: فعل مضارع، فأبدل الإخبار بالإنشاء.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ٩٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ٣٢.

<sup>(</sup>٤) في غير موضع كما في أول سورة الماعون.

<sup>(</sup>٥) أي: سلبت بثينة فؤادي، بلا جرم أتيت به، شأنها سلاماً.

قوله تعالى: ﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا ٱمْرَأَتَهُ ﴾ (١) أدخل الاستثناء على الاستثناء فصعب.

وقوله تعالى: ﴿فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعَدُ بِٱلدِّينِ ﴾ (٢) متّصل بقوله: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أَحْسَنِ تَقَوِيمٍ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ يَدَعُواْ لَمَن ضَرُّهُ وَ أَقَرَبُ مِن نَّفَعِهِ ﴿ ثَا أَي: يدعو من ضرة . وقوله تعالى: ﴿ لَنَنُوا أَ بِالْعُصِّبَ وَ أَوْلِي اللَّقُوَّةِ ﴾ (أ) أي: لتنوء العصبة بها . وقوله تعالى: ﴿ وَامْسَحُوا بِرُءُ وسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ ﴾ (أ) أي: اغسلوا أرجلكم . وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِن رَبِّكِ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلُ مُّسَمَّى ﴾ (أ) أي: ولولا كلمة سبقت وأجل مسمّى لكان لزاماً .

وقوله تعالى: ﴿إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتَنَةً ﴾ (٧) متصل بقوله: ﴿فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ ﴾. وقوله تعالى: ﴿إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ ﴾ (١) متصل بقوله: ﴿قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ ﴾ (١) متصل بقوله: ﴿قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا ﴾ (٩) أي: يسألونك عنها كأنك حفي".

<sup>(</sup>١) سورة الحجر ٥٩ و٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة التين ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج ١٣ واللام فيه زائدة.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص ٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة ٦.

<sup>(</sup>٦) سورة طه ١٢٩ وهذا مثال التقديم والتأخير.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنفال ٧٣.

<sup>(</sup>٨) سورة الممتحنة ٤.

<sup>(</sup>٩) سورة الأعراف١٨٧ وفيه أيضاً تقديم وتأخير.

## الزيادة في الكلام

والزيادة على السنن الطبيعي أيضاً على أقسام:

#### الزيادة بالصّفة:

قد تكون الزيادة في الكلام بالصّفة، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَلَا طُلَيْرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ خُلِقَ هَـُلُوعًا ﴿ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَرُوعًا ﴿ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴾ (٢).

#### الزيادة بالإبدال:

وقد تكون بالإبدال، نحو قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ ﴾ (٣).

## الزيادة بالعطف التفسيريّ:

وقد تكون بالعطف التفسيري، نص قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرَبَعِينَ سَنَةً ﴾ (٤).

## الزيادة بالتّكرار:

وقد تكون بالتّكرار، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَمَا يَتَّبِعُ ٱلَّذِينَ يَـ نَّعُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ شُرَكَآءُ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظّن. الطَّنُ ﴾ (٥) أصل الكلام: وما يتبع الّذين يدعون من دون الله شركاء إلا الظّن.

سورة الأنعام ٣٨.

<sup>(</sup>۲) سورة المعارج ۱۹\_۲۱.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ٧٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة يونس ٦٦.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَابٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ مُصَكِدَّقُ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَآءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِدِّء ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَنْفًا خَافُواْ عَلَيَّهِمُ فَلْيَحَةُ وَاللَّهُ ﴾(٢).

وقوله تعالى: ﴿ فَيَسَعُلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلُ هِى مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجُّ ﴾ (٣) أي: هي مواقيت للنّاس باعتبار أنّ الله تعالى شرع لهم التوقيت بها، وللحج باعتبار أنّ الله تعالى شرع لهم التوقيت بها، وللحج باعتبار أنّ التوقيت بها حاصل للحج ، ولو قيل: «هي مواقيت للنّاس في حجّهم» لكان أخْصر ؛ ولكن أطنب.

وقوله تعالى: ﴿ لِلنَّذِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا وَنُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ ﴾ (١) أي: تنذر أمّ القرى يوم الجمع.

وقوله تعالى: ﴿وَتَرَى ٱلِجْبَالَ تَعْسَبُهَا جَامِدَةً ﴾ (٥) أي: ترى الجبال جامدة؛ أدخل «الحسبان» لأن «الرؤية» تجيء لمعان، والمراد بها ها هنا معنى «الحسبان».

وقوله تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللّهُ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيةً \_ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلّا وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئَبَ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيةً \_ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلّا اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ الللللللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة النمل ٨٨.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة ٢١٣.

﴿ وَمَا اَخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا اللَّذِينَ أُوتُوهُ ﴿ فِي تضاعيف الكلام المنتظم بعضه ببعض بياناً لضمير: «اختلفوا»، وإيذاناً بأنّ المراد من «الاختلاف» هاهنا: هو الاختلاف الواقع في أمّة الدّعوة بعد نزول الكتاب: بأن آمن بعض وكفر بعض.

#### زيادة حرف الجر:

وقد يزيد سبحانه وتعالى حرف الجر على الفاعل، أو المفعول به، ويجعله معمولاً للفعل بواسطة حرف الجر، لتأكيد الاتصال، نحو:

قوله تعالى: ﴿ يُومَ يُحُمَّىٰ عَلَيْهَا ﴾ (١) تحمى هي.

وقوله تعالى: ﴿ وَقَفَّيْنَا عَلَىٰٓ ءَاثَرِهِم بِعِيسَى ٱبْنِ مَرَّيَمَ ﴾ (٢) أي: قفيناهم بعيسى ابن مريم.

## واو الاتّصال:

وينبغي أن يعلم هنا نكتة، وهي أن «الواو»تستعمل في مواضع كثيرة لتوكيد الاتصال، لا للعطف، نحو:

قوله تعالى: ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ \_ إِلَى قوله تعالى \_ وَكُنتُمُ أَزَوَاجًا ثَلَاثَةً ﴾ (٣). وقوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا جَآءُوهِا وَفُتِحَتُ أَبُوبُها ﴾ (٤). وقوله تعالى: ﴿وَلِيُمَحِّصَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة ٣٥.

<sup>(</sup>۲) سورة المائدة ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الواقعة 1\_V.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر ٧٣.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمرآن ١٤١.

#### فاء الاتّصال:

وكذلك تزاد «الفاء» أيضاً، قال القسطلاني في شرح كتاب الحجّ، في باب المعتمر إذا طاف طواف العمرة ثم خرج، هل يجزيه من طواف الوداع؟: «ويجوز توسط العاطف بين الصّفة والموصوف لتأكيد لصوقها بالموصوف، نحو: ﴿إِذَي كَ قُولُ المُنكِفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ ﴾ (١) قال سيبويه: هو مثل: «مررت بزيد وصاحبك» إذا أردت بصاحبك زيداً.

وقال الزمخشري في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَاكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَاكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا أَهُلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ﴾ (٢) جملة واقعة صفة لقرية ؛ والقياس أن لا تتوسلط الواو بينهما ، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا لَهَا مُنذِرُونَ ﴾ (٣) ، وإنما توسلطت لتأكيد لصوق الصلفة بالموصوف ، كما يقال في الحال: جاءني زيد عليه ثوب، وجاءني زيد وعليه ثوب (انتهى) (٤) . . .

#### انتشار الضمائر، وإرادة المعنيين من كلمة وإحدة:

وربّما تكون الصّعوبة في فهم المراد لانتشار الضّمائر، وإرادة المعنيين من كلمة واحدة، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُّهَ تَدُونَ ﴾ (٥) يعني أنّ الشياطين ليصدّون النّاس عن السبيل، ويحسب النّاس أنّهم مهتدون.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء ٢٠٨.

<sup>(</sup>٤) أي انتهى كلام الزمخشري، وبه انتهى النقل من القسطلاني (٣٢٩:٣).

<sup>(</sup>٥) سورة الزخرف ٣٧.

وقوله تعالى: ﴿ هُوَالَ قَرِبُنُهُ ﴾ (١) المراد به الشيطان في موضع واحد، وفي الموضع الآخر الملك.

وقوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلُ مَا أَنفَقَتُم مِّنَ خَيْرٍ ﴾ (٢).
وقوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُو ۗ ﴾ (٣) فالأول معناه: أيُ إنفاق ينفقون؟ وهو صادق بالسّؤال عن المصرف؛ إنفاق ينفقون؟ وهو صادق بالسّؤال عن المصرف؛ لأن الإنفاق يصير باعتبار المصارف أنواعاً؛ والثاني معناه: أيّ مال ينفقون؟ ومن هذا القبيل (٤) مجيء لفظ «جعل» و « شيء » ونحوهما لمعان شتّى:

قد يجيء «جعل» بمعنى (خلق) كقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورِ ﴾ (٥). وقد يكون بمعنى (اعتقد) كقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ لِللَّهِ مِمَّا ذَرَاً ﴾ (٢).

ويجيء «شيء» مكان الفاعل، والمفعول به، والمفعول المطلق وغيرها، نحو: قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ ﴾ (٧) أي: من غير خالق.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَسْئَلْنِي عَن شَيْءٍ ﴾ ﴿ أَي عن شيء ممَّا تتوقَّف فيه من أمري.

وقد يريد بالأمر والنّبأ والخَطْب المُخْبَرَ عنه، نحو:

قوله تعالى: ﴿هُوَ نَبُؤُا عَظِيمٌ ﴾ (٩) أي قصة عجيبة.

<sup>(</sup>١) في سورة ق في موضعين في آية ٢٣و٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ٢١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ٢١٩.

<sup>(</sup>٤) أي من قبيل إرادة المعنيين من كلمة واحدة.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام ١.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام ١٣٦.

<sup>(</sup>٧) سورة الطور ٣٥.

<sup>(</sup>٨) سورة الكهف ٧٠.

<sup>(</sup>۹) سورة ص ۹۷.

وكذلك: كلمتا الخير والشّر وما في معناهما يختلف المراد منهما حسب اختلاف المواضع.

ومن هذا القبيل<sup>(۱)</sup>: انتشار الآيات: قد يبادر إلى آية مقامها الأصلي بعد إيراد القصة، فيذكرها قبل تمام القصة، ثم يعود إلى القصة فيتمها<sup>(۱)</sup>.

وقد تكون الآية: متقدّمة في النزول، متأخّرة في التلاوة، نحو قوله تعالى: ﴿ مَدَّمَةُ في النزول، وقوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُ السَّفَهَا مُ اللهُ مَا خَرَة ؛ وفي التلاوة بالعكس.

وقد يدرج الجواب في تضاعيف أقوال الكفّار، نحو قوله تعالى: ﴿وَلَا تُومِنُوا إِلَّا لِمَن تَبِعَ دِينَكُمْ \_ قُلُ إِنَّ ٱللهُدَىٰ هُدَى ٱللّهِ \_ أَن يُؤَتَّى أَكُر مِّثُلَ مَا أُوتِيتُمْ ﴾ (٥).

وبالجملة: فهذه المباحث تحتاج إلى تفصيل كثير، وفيما ذكرناه كفاية ؛ ومن قرأ القرآن الكريم من أهل السعادة، واستحضر هذه الأمور عند تلاوته ؛ أدرك بأدنى تأمل غرض الكلام ومغزاه، ويقيس غير المذكور على المذكور، وينتقل من مثال إلى أمثلة أخرى.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي من قبيل انتشار الضمائر.

<sup>(</sup>٢) كما في سورة الحجر ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ١٤٢.

 <sup>(</sup>٥) سورة آل عمران ٧٣.

# الفصل الخامس

# في بيان المُحكَم، والمتشابه، والكناية، والتّعريض، والمجاز العقلي

## ١- المحكم:

لِيُعْلَم أن المحكم هو ما لا يدرك العارف باللّغة من ذلك الكلام إلا معنى واحداً؛ والمعتبر فهم العرب الأوّلين، لا فهم مدققي زماننا الّذين يشقّون الشعرة، فإنّ التدقيق الفارغ داء عضال يجعل المحكم متشابها، والمعلوم مجهولاً.

#### ٧\_ المتشابه:

والمتشابه هو ما يحتمل معنيين:

لاحتمال رجوع الضّمير إلى المرجعين، كما قال رجل: «أما إنّ الأمير أمرني أن ألعن فلاناً، لعنه الله!».

أو لاشتراك الكلمة في معنيين، نحو قوله تعالى ﴿لَامَسُنُمُ ﴾(١) في الجماع واللّمس باليد.

أو لاحتمال العطف على القريب والبعيد، نحو قول ه تعالى ﴿وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ (٢) في قراءة الكسر.

<sup>(</sup>١) سورة النساء ٤٣ وسورة المائدة ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ٦ وأما في قراءة النصب فيتعين العطف على البعيد.

أو لاحتمال العطف والاستئناف، نحو قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعُــَكُمُ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا اللَّهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ﴾ (١).

#### ٣ الكناية:

والكناية هي أن يثبت حكماً من الأحكام، ولا يقصد به ثبوت ذلك الأمر بعينه، بل يقصد أن ينتقل ذهن المخاطب إلى لازمه بلزوم عادي أو عقلي، كما يفهم معنى كثرة الضيافة من قولهم: «عظيم الرماد»، ويفهم معنى السخاوة من قوله تعالى: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾(٢).

## تصوير المعنى المراد بالصورة المحسوسة:

وتصوير المعنى المراد بالصورة المحسوسة من هذا القبيل (٣)؛ وذلك باب واسع في أشعار العرب وخطبهم؛ والقرآن العظيم وسنة نبينا عليه مشحون به، نحو:

قوله تعالى: ﴿وَأَجَلِبُ عَلَيْهِم بِخَيِّلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ ( أ ) ، شبه الشيطان برئيس قطّاع الطريق ، حيث ينادي أصحابه ، فيقول: «تعال من هذه الجهة» و «ادخل من تلك الجهة».

وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِ مُ سَكَّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَكًّا ﴾ (٥)؛ وقوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي ٓ أَعْنَقِهِمْ أَغْلَلًا ﴾ (٦) شبّه إعراضهم عن تدبّر الآيات بمن

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ٦٤.

<sup>(</sup>٣) أي من قبيل الكناية.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء ٦٤.

<sup>(</sup>۵) سورة يس ۹.

<sup>(</sup>٦) سورة يس ٨.

غلَّت يداه، أو بني حواليه سدّ من كلِّ جهة فلم يستطع النَّظر أصلاً.

وقوله تعالى: ﴿وَٱضْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ ﴿ اللهِ يعني اجمع خاطرك، ودع الاضطراب وقلق البال.

# ونظير ذلك (٢) في العرف:

أنّه إذا أراد أحد أن يبيّن شجاعة رجل يشير بالسيّف أنّه يضرب إلى هذه الجهة، ويضرب إلى تلك الجهة، وليس مقصودُه إلا بيانَ غلبته أهلَ الآفاق بصفة الشجاعة، ولو لم يأخذ السيف بيده مرّة من الدّهر.

أو يقولون: فلان يقول: «لا أرى أحداً على وجه الأرض يبارزني»، أو يقولون: «فلان يفعل كذا وكذا»، ويشيرون بهيئة أهل المبارزة وقت مغالبة الخصم؛ ولو لم يصدر عنه هذا القول قطم، ولم يفعل هذا الفعل أصلاً.

أو يقولون: «فلان خنقني ونزع اللّقمة من فمي»(٣).

### ٤. التّعريض:

والتعريض أن يذكر الله تعالى حكماً عامًّا أو منكّراً، ويكون الغرض منه الإيماء إلى حال رجل خاص، أو التنبيه على حال رجل معين، ويأتي في غضون (٤) الكلام بعض خصوصيّات ذلك الرّجل الّذي يعرّف المخاطب عليه، فيغرق القارئ في الفكر في مثل هذا الموضع، ويحتاج إلى تلك القصّة؛ وكان النّبي عليه إذا أراد أن ينكّر على شخص يقول: «ما بال أقوام يفعلون كذا

<sup>(</sup>١) سورة القصص ٣٢.

<sup>(</sup>٢) أي نظير تصوير المعنى المراد بالصورة المحسوسة.

<sup>(</sup>٣) هذه التعبيرات وأمثال هذه كلُّها من قبيل تصوير المعنى المراد بالصَّورة المحسوسة.

<sup>(</sup>٤) يقال: جاء في غضون كلامك كذا: في أثنائه وطيّاته.

وكذا». وكما في قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَّرًا ﴾ الآية (١)، تعريض لقصة زينب وزيد بن حارثة.

وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا يَأْتَلِ أُولُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُرْ وَٱلسَّعَةِ ﴾(٢) تعريض بأبي بكر الصديق رضى الله عنه.

ففي هذه الصور ما إذا لم يطّلعوا على تلك القصة لايـدركون فحـوى<sup>(٣)</sup> الكلام.

#### المجاز العقلى:

والمجاز العقلي: هو أن يسند الفعل إلى غير فاعله، أو يجعل المفعول به ما ليس بمفعول به في الحقيقة، لعلاقة المشابهة بينهما، ويدّعي المتكلّم أنّه داخل في عداده، وفرد من أفراده

كما يقولون: «بنى الأمير القصر» مع أنّ البانِي بعض البنّائين.

وكما يقولون: «أنبت الرّبيع البقل» مع أنّ المنبت هو الله سبحانه وتعالى في فصل الرّبيع، والله أعلم بالصّواب.

\*\* \*\* \*\*

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النور ٢٢.

<sup>(</sup>٣) فحوى القول: مضمونه ومرماه الذي يتّجه إليه القائل، ج فحاوٍ وفحاوى.

## الباب الثالث

# في بيان لطائف نظم القرآن، وشرح أسلوبه البديع

# الفصل الأوّل

# في ترتيب القرآن الكريم، وأسلوب السور فيه

لم يجعل القرآن مبوباً مفصلاً على منهج المتون، ليذكر كل مطلب منه في باب أو فصل، بل افترض القرآن الكريم كمجموعة المكتوبات، فكما يوجه الملوك إلى رعاياهم حسب مقتضيات الأحوال فرماناً، وبعد زمان يكتبون فرماناً آخر، وهلم جراً حتى تجتمع فرامين كثيرة، فيدونها شخص ويجعلها مجموعاً مرتباً، كذلك أنزل الملك على الإطلاق جل شأنه على نبيه لهداية عباده سورة بعد سورة حسب متطلبات الظروف.

وقد كانت كلّ سورة في عهد النّبي ﷺ محفوظة مضبوطة على حدة، ثمّ دوّنت السور كلّها في مجلّد واحد بترتيب خاص في عهد أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، وسمّي هذا المجموع بالمصحف.

## تقسيم السّور:

وقد كانت السور مقسومة عند الصحابة رضي الله عنهم إلى أربعة أقسام: القسم الأوّل: السبع الطّوال الّتي هي أطول السور.

والقسم الثاني: المِئُون: وهي الّتي تشتمل كلّ واحدة منها على مئة آيـة، أو تزيد قليلاً.

والقسم الثالث: المثاني: وهي ما تقل آياتها عن المئة. والقسم الرابع: المفصل.

وقد أدخلت سورتان أو ثلاث هي من عداد المثاني في المئين، لمناسبة سياقها بسياق المئين؛ وهكذا جرى التّصرف في بعض الأقسام الأخرى أيضاً.

## القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه:

وقد استنسخ عثمان رضي الله عنه عدة نسخ من ذلك المصحف، وأرسلها إلى الآفاق، ليستفيد المسلمون منها، ولا يميلون إلى ترتيب آخر.

## استهلال السّور واختتامها على أسلوب الضرامين:

ولما كانت بين أسلوب السور وأسلوب فرامين المُلوك مناسبة تامّة، روعي في البداية والنّهاية طريق المكاتيب؛ فكما أنّهم يبتدؤون بعضها بحمد الله تعالى، وبعضها ببيان غرض الإملاء، وبعضها ببيان اسم المُرسِل والمرسَل اليه؛ وبعضها تكون رقعة وشقّة بغير عنوان، وبعضها تكون طويلة، وأخرى مختصرة، كذلك استهل الله تعالى بعض السور بالحمد والتسبيح، وبعضها ببيان غرض التنزيل، كما قال تعالى: ﴿ وَلِكَ ٱلْكِنْكُ لاَ رَبِّ فِيهِ هُدًى لِلْمُنَّقِينَ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَاللّه عَالَى اللّه عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى اللّه عَلَى اللّه عَالَى اللّه عَلْمُ عَالْمُ اللّه عَالَى اللّه عَالَى اللّه عَالَى اللّه عَالَى اللّه عَالَمُ عَالَى اللّه عَلْمُ

وهذا القسم من السور يشبه بما يكتبون (٣): «هذا ما صالح عليه فلان و هذا ما أوصى به فلان» وقد كتب النبي علي في صلح الحديبية:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٢.

<sup>(</sup>۲) سورة النور ۱.

<sup>(</sup>٣) أي في استهلال الوثائق والمعاهدات.

«هذا ما قاضي عليه محمد عَلَيْهُ» (۱).

واستهل بعضها بذكر المرسل والمرسل إليه، كما قال تعالى: ﴿ يَنْرِيلُ الْكَوْسُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أُمَّ فُصِّلَتْ مِن اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُحْرَمَتَ ءَايَنَاهُم ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ كِنَابُ أُحْرَمَتَ ءَايَنَاهُم ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴿ فَصِلَةً مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وهذا القسم يشبه بما يكتبون: «صدر الحكم من الباب العالي» أو يكتبون: «هذا إعلام من حضرة الخلافة إلى سكّان البلد الفلانِيّ بأنّ... إلخ»؛ وقد كتب النّبيّ عَلَيْتُهُ: «من محمّد رسول الله إلى هرقل عظيم الرّوم»(١٠).

واستهل بعضها على أسلوب الرقاع والشقق (٥) بغير عنوان، كما قال تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَافِقُونَ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تَجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾ (٧) وقال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تَحُرِّمُ ﴾ (٨).

## منهج القصائد في مبتدأ بعض السور:

ولما كانت فصاحة العرب تتجلّى في القصائد، وكان من عاداتهم القديمة

<sup>(</sup>۱) البخاري ص۳۷۲.

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية ٢.

<sup>(</sup>۳) سورة هود ۱.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٥:١).

<sup>(</sup>٥) الرقاع جمع الرقعة: القطعة من الورق التي تكتب فيها، والشقق جمع الشّـقّة: ما شقّ من ثوب أو ورق مستطيلاً.

<sup>(</sup>٦) سورة المنافقون ١.

<sup>(</sup>٧) سورة المجادلة ١.

<sup>(</sup>٨) سورة التحريم ١.

في مبدأ القصائد التشبيب (۱) بذكر المواضع العجيبة والوقائع الهائلة، فاختار سبحانه وتعالى هذا الأسلوب في بعض السور، كما قال تعالى: ﴿وَالطَّبَقَاتِ صَفّا إِنَّ فَالزَّجِرَتِ زَجْرًا ﴾ (۲) ، وقال تعالى: ﴿وَالذَّرِيَاتِ ذَرُوا إِنَّ فَالْخَيلَاتِ وِقَرًا ﴾ (۳) وقال تعالى: ﴿وَالذَّرِيَاتِ ذَرُوا إِنَّ فَالْحَيلَاتِ وِقَرًا ﴾ (۱) وقال تعالى: ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتُ إِنَّ أَلَنَّجُومُ انكَدَرَتْ ﴾ (١).

## خواتم السورعلى منهج الضرامين:

وكما أن الملوك يختمون فرامينهم بجوامع الكلم، ونوادر الوصايا، والتأكيد البليغ بتمسلك الأوامر المذكورة، والتهديد الشديد لكل من يخالفها، كذلك ختم الله تبارك وتعالى أواخر السور بجوامع الكلم، ومنابع الحِكم والتأكيد البليغ، والتهديد العظيم.

## تخلل الكلام البليغ في أثناء السّور:

وقد يؤتى في أثناء السور بالمحلام البليغ العظيم الفائدة البديع الأسلوب، الذي يشتمل على نوع من الحمد والتسبيح، أو على نوع من التعم والامتنان، كما: بدأ بيان التباين بين مرتبة الخالق والمخلوق بقوله: ﴿قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ النَّذِينَ السَّمَ اللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (٥)، ثم بين هذا الموضوع في خمس عِبادِهِ الذين أصَطَفَى عَاللَهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (١) ثم بين هذا الموضوع في خمس آيات بأبلغ وجه وأبدع أسلوب.

<sup>(</sup>۱) شبّب قصيدته: حسنها وزيّنها بذكر النساء، والعادة أن يكون التشبيب في مبدأ قصائد المدح، ثم سمّى ابتداء كل أمر تشبيباً، وإن لم يكن فيه ذكر الشباب والنساء.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات ١و٢.

<sup>(</sup>۳) سورة الذاريات ۱و۲.

<sup>(</sup>٤) سورة التكوير ١و٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النمل ٥٩.

وبدأ مخاصمة بني إسرائيل في أثناء سورة البقرة بقوله: ﴿يَبَنِيَ إِسْرَهِ يِلَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكلمة ، وَانتهاؤها بها يحتل (٢) مكاناً عظيماً في البلاغة.

وبدأ المخاصمة مع أهل الكتاب في سورة آل عمران بقوله: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسَّلَامُ ﴿ اللَّهِ اللَّيْنَ عَلى ذلك الدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسَّلَامُ ﴾ (٣) ليتضح محل النزاع، ويدور الحوار على ذلك المدّعي، والله أعلم بحقيقة الحال.

\* \* \*

سورة البقرة ٤٧ و ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) احتلّ مكاناً: حلّه ونزله.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ١٩.

#### الفصل الثاني

## في تقسيم السور إلى الآيات، وأسلوبها الفريد

لقد جرت سنة الله تعالى في أكثر السور (١) بتقسيمها إلى الآيات، كما كانوا يقسمون القصائد إلى الأبيات.

#### الفرق بين الآيات والأبيات:

وغاية ما يقال في الفرق بينهما: أن كلاً منهما نشائد (٢)، الّتي تُنْشَدُ لالتذاذ نفس المتكلّم والسّامع؛ إلا ان الأبيات مقيّدة بالعروض والقوافي (٣) الّتي دوّنها الخليل بن أحمد (٤)، وتلقّاها منه الشعراء؛ وبناء الآيات على الوزن والقافية الإجماليين، يشبهان أمراً طبيعيًّا، إلا على أفاعيل العروضيين وتفاعيلهم (٥) وقوافيهم المعيّنة الّتي هي أمر صناعي واصطلاحيّ.

<sup>(</sup>١) ستقف على فائدة التقييد بالأكثر في آخر الفصل.

<sup>(</sup>Y) النشائد جمع النشيد والنشيدة: ما يرفع فيه الصوت مع التلحين، وأنشد الشعر: قرأه رافعاً به صوته.

<sup>(</sup>٣) العروض: ميزان الشعر الذي يظهر به المتزن من المختل. والقافية: آخر كلمة في البيت، أو هي: من آخر ساكن فيه إلى أول ساكن يليه مع المتحرك الذي قبل الساكن، فلو قلت مثلاً: «ما أطول الليل على من لم ينم!» كانت القافية «لم ينم».

<sup>(</sup>٤) هو الخليل بن أحمد الفراهيدي: من أئمة اللغة والأدب وواضع علم العروض، وهو أستاذ سيبويه، ولد سنة ١٠٠هـ وتوفي سنة ١٧٠هـ.

<sup>(</sup>٥) الأفاعيل والتفاعيل: أمثلة الأجزاء التي يتألّف منها الشعر، وهي أربعة: فعولن، مفاعيلن، فاعلاتن، مفاعَلَتن، وبقية الأجزاء مأخوذة منها.

#### الأمر المشترك بين الآيات والأبيات:

وأما تنقيح الأمر المشترك بين الآيات والأبيات \_ ونعبّر عن ذلك الأمر العامّ بالنّشائد (۱) \_ ثم ضبط تلك الأمور الّتي التزم بها في الآيات \_ وذلك بمنزلة الفصل \_ فكلّ ذلك يحتاج إلى تفصيل، والله ولي التّوفيق.

وتفصيل هذا الإجمال: أنّ الفطرة السّليمة تدرك بذوقها في القصائد الموزونة المقفّاة، والأراجيز الرائقة الجميلة، وأمثالها، حلاوة وعذوبة؛ وإذا تأمّل أحد في سبب إدراك تلك الحلاوة، وجد أنّ نفس المخاطب تتذوّق لذّة خاصّة في الكلام الّذي يوافق بعضه بعضاً، ويجعلها منتظرة كلاماً آخر مثله، فإذا سمعت بعد ذلك البيت الآخر مع ذلك التوافق والانسجام بين أجزائه، وتحقّق الأمر المنتظر، تضاعفت اللّذة عند ذلك؛ ولما كان البيتان مشتركين في قافية واحدة، ازدادت اللّذة ثلاثة أضعافها؛ فالتّمتّع والالتذاذ بالأبيات بهذا السرّ فطرة قديمة فُطر النّاس عليها، وأصحاب الأمزجة السليمة من أهل الأقاليم المعتدلة متفقون على ذلك.

ثم حدثت بعد ذلك مذاهب مختلفة ورسوم متباينة في توافق الأجزاء (۲) في كلّ بيت من الأبيات، وكذا في شروط القوافي المشتركة بين الأبيات: فالعرب عندهم ضوابط وأصول بينها الخليل، والهنود يتبعون قانوناً تُحْكَم به سليقتهم اللغوية وقريحتهم (۳) الفطريّة، وهكذا اختار أهل كلّ عصر وضعاً من الأوضاع (٤)، وسلكوا مسلكاً من المسالك.

<sup>(</sup>١) وهذا بمنزلة الجنس.

<sup>(</sup>٢) الأجزاء: أركان الوزن.

<sup>(</sup>٣) القريحة من الإنسان: طبيعته التي جبل عليها.

<sup>(</sup>٤) الوضع: هيئة الشيء التي يكون عليها.

## التّوافق التّقريبي هو الأمر المشترك بين مختلف الكلام المنظوم:

وإذا أردنا أن ننتزع من بين هذه الرّسوم والمذاهب المختلفة أمراً جامعاً مشتركاً، وتأمّلنا السّر المنتشر الشامل فيها، وجدنا أنّه هو التّوافق التّقريبي، لا غير؛ لأنّ العرب يستعملون (مفاعيل) (() و (مفتعلن) مكان (مستفعلن)، ويعتبرون (فعلاتن) بدل (فاعلاتن) وَفْقَ القاعدة، ويجعلون موافقة ضرب (۲) بيت بضرب بيت آخر، وموافقة عروض بيت بعروض بيت آخر، أمراً مهمّا؛ ويجوّزون زحّافات (۳) كثيرة في الحشو (۱) بخلاف شعراء الفرس، فإنّ الزّحافات عندهم مستهجنة (۵).

وكذلك تستحسن العرب كون القافية في البيت «قبوراً» وفي البيت الآخر «منيراً» بخلاف شعراء العجم.

وهكذا يرى الشعراء العرب أن «حاصل» و «داخل» و «نازل» من قسم واحد، بخلاف الشعراء العجم.

وكذلك وقوع كلمة واحدة بين شطري البيت، بحيث يكون نصفها في الصدر، والنّصف الآخر في العجز<sup>(١)</sup> صحيح عند العرب، لا عند العجم.

وفذلكة القول: أنَّ الأمر الجامع المشترك بين الكلام المنظوم العربيّ والفارسيّ هو التّوافق التّقريبي، لا التّوافق التّحقيقيّ.

وقد وضع الهنود أوزان شعرهم على عدد الحروف بدون ملاحظة

<sup>(</sup>١) الإعراب حكائي.

<sup>(</sup>٢) الضرب: الجزء الأخير من المصراع الثاني من البيت، والعروض هنا هو الجزء الأخير من المصراع الأول من البيت.

<sup>(</sup>٣) الزّحاف: تغيير يلحق ثاني السبب الخفيف أو الثقيل.

<sup>(</sup>٤) الحشو: أركان البحر الواقعة بين الصدر والعروض، وبين الابتداء والضرب.

<sup>(</sup>٥) استهجنه: استقبحه.

<sup>(</sup>٦) الصدر: المصراع الأول من البيت، والعجز: المصراع الثاني منه.

الحركات والسكنات، وهي أيضاً تمنح لذّة وحلاوة، وقد سمعنا بعض أهل البداوة يختارون في تغريداتهم (۱) الّـتي يتلذّذون بها، كلاماً متوافقاً بتوافق تقريبيّ، أو رديفاً (۱) ـ تارة يكون كلمة واحدة، وأخرى يزيد عليها ـ وينشدونها مثل القصائد، ويتلذّذون بها؛ ولكل قوم أسلوب خاصّ في كلامهم المنظوم.

وهكذا وقع اتّفاق الأمم على الالتذاذ بألحان ونغمات، وتحقّق اختلافهم في قوانين تغريدهم، وأساليب تلحينهم (٢).

وقد وضع اليونانيون عدداً من الأوزان، يسمّونها «المقامات»، واستنبطوا منها أصواتاً وشعباً، ودوّنوا لأنفسهم فنّاً مبسوطاً مفصّلاً.

وكذلك وضع الهنود ستّة نغمات، وفرّعوا منها نغيمات، وقد رأينا أهل البداوة منهم الّذين لا يعرفون هذين المصطلحين، تفطّنوا بحسب سليقتهم لتأليف الكلام وتلحينه، وتغنّوا به من دون أن يضبطوا له الكليات، ويحصروا له الجزئيات.

وإذا حكّمنا الحكرْس (٤) بعد هذه الملاحظات، لم نجد الأمر المشترك سوى التّوافق التّقريبي؛ ولا غرض للعقل إلا بذلك المنتزع الإجمالي، ولا همّ له في تفاصيل القوافي المردفة الموصولة (٥)؛ ولا يحبّ الذوق السليم إلا تلك الحلاوة المحضة والعذوبة الخالصة، ولا علاقة له بطويل البحر ومديده.

<sup>(</sup>١) غرّد الطائر والإنسان: رفع صوته بالغناء وطرّب به.

<sup>(</sup>٢) والرديف عند العجم: كلمة مستقلة تأتي في آخر البيت بعد القافية.

<sup>(</sup>٣) لحن في قراءته: طرّب فيها، وغرّد بألحان.

<sup>(</sup>٤) الحدس: سرعة الانتقال في الفهم والاستنتاج.

<sup>(</sup>٥) الرّويّ: الحرف الذي تبنى عليه القصيدة، وإليه تنسب، يقال: قصيدة بائيّة: إذا كان رويّها الباء؛ ثمّ الرويّ إن كان ساكناً فمقيّد، والقافية مقيّدة؛ وإلا فمطلق والقافية مطلقة؛ فإن سبقه مدّة أو لين فردْف، والقافية مردفة؛ وإن لحقه مدّة أو هاء ساكنة بلا فصل فوصل، والقافية موصولة؛ فمثال القافية المردفة الموصولة: "ومن أين للوجه المليح ذنوبُ؟»: الردف واو في آخر الباء، والوصل واو قبل الباء وكذا: "وقلنا القوم إخوانُ" الردف واو، والوصل ألف (محيط الدائرة).

#### مراعاة القرآن الكريم للحسن الإجمالي المشترك:

ولما أراد الخلاق \_ جلّت قدرته \_ أن يخاطب الإنسان المخلوق من قبضة طين، نظر إلى ذلك الحسن الإجمالي والجمال المشترك فحسب، ولم ينظر إلى قوالب مستحسنة عند قوم دون قوم؛ وحينما شاء مالك الملك أن يتكلّم على منهج الآدمييّن، لاحظ ذلك الأصل البسيط والسرّ المشترك، ولم يراع هذه القوانين المتغيّرة بتغيّر الأدوار والأطوار.

ومبنى التمسك بالقوانين الاصطلاحيّة هـو العجـز والجهـل؛ وتحصيل ذلك الحسن الإجمالي والجمال الفنّي بدون توسط تلك القواعـد ـ بحيث لا يتغيّر البيان في الوهاد والأنجاد (١)، ولا يضيع الكلام في السّهول والجبال ـ معجز ومفحم (٢)، وأنا أنتزع من جريان الحقّ تعالى على ذلك السّنن أصلاً، وأضع منه قاعدة.

وتلك القاعدة: أنّه تعالى قذ وراعى في أكثر السّور امتداد النّفس (٣)، لا البحر الطويل والمديد؛ وكذلك اعتبر في الفواصل انقطاع النّفس بالمدّة، وبما تستقرّ عليه المدّة، لا قواعد فن القافية.

وهذه الكلمة أيضاً تقتضي بسطاً وتفصيلاً، فَلْيُلْق القارئ السّمع لما يذكر بالتّالي:

<sup>(</sup>١) الوهاد: الأرض المنخفضة، والأنجاد جمع نجد: المكان المرتفع.

<sup>(</sup>٢) أي أنّ الاحتياج إلى القوانين العرفيّة لعجز الإنسان وجهله، فإنّه لا يقدر على تحصيل ذلك الحسن الإجمالي بكماله بدون توسط تلك القواعد الفنية؛ ولكن الله تعالى قادر على كل شيء، فلا حاجة له إلى تلك القوانين الاصطلاحيّة لتحصيل ذلك الجمال المشترك بين كلام طوائف الناس.

<sup>(</sup>٣) النفس \_ بفتح الفاء \_ ريح يدخل ويخرج من فم الحيّ حالة التنفس، والجمع أنفاس.

## الامتداد النَّفُسِيُّ الطبيعيِّ هو الوزن في القرآن:

اعلم أن دخول النفس في الحلقوم وخروجه منه أمر طبيعي في الإنسان، وإن كان تمديده وتقصيره من مقدوره، ولكنه إذا ترك على سجيته فلا بد له من امتداد محدود؛ والإنسان حينما يتنفس يجد النشاط، ثم يضمحل ذلك النشاط تدريجيًا، حتى ينقطع كليًا في آخر الأمر، ويضطر إلى أخذ النفس الجديد الطازج.

وهذا الامتداد أمر محدّد بحدّ مبهم، ومقدّر بمقدار مشترك، بحيث لا يضرّه نقصان كلمتين أو ثلاث، بل ولا نقصان قدر الثّلث والرّبع، وكذلك لا يخرجه عن الحدّ زيادة كلمتين أو ثلاث، بل ولا زيادة قدر الثّلث والرّبع؛ ويسع فيه اختلاف عدد الأوتاد والأسباب(۱)، ويسامح فيه بتقدّم بعض الأركان على بعض (۲).

فجُعل هذا الامتداد النّفسي وزناً، وقسم على ثلاثة أقسام:

١. طويل. ٢. ومتوسط. ٣. وقصير.

أمّا الطويل: فنحو سورة النّساء.

وأمَّا المتوسَّط: فنحو سورة الأعراف والأنعام.

وأمّا القصير: فنحو سورة الشعراء والدّخان.

<sup>(</sup>۱) الوتد: ثلاثة أحرف، ثانيها أو ثالثها ساكن؛ فإن سكن وسطها كما في «قول» فهو الوتد المفروق؛ وإن تحرّك وسطها، وسكن آخرها كما في «على» فهو الوتد المجموع، والسبب: حرفان، ثانيهما ساكن نحو «لم» ويسمّى سبباً خفيفاً؛ وإن كانا متحرّكين، فهو سبب ثقيل، نحو: «أر» في لم أر.

<sup>(</sup>٢) الأركان: أفاعيل العروضيين وتفاعيلهم.

## خاتمة النفس على المدّة هي القافية في القرآن:

وخاتمة النّفس على المدّة المعتمدة على حرف، هي القافية المتسعة الّـتي يتلذّذ الطّبع من إعادتها مراراً؛ ولو كانت تلك المَدّة في موضع «ألفاً»، وفي موضع آخر «واواً» أو «ياء»، وسواء كان ذلك الحرف الأخير في موضع «باء» وفي موضع آخر «ميماً» أو «قافاً»، ف «يعلمون» و «مؤمنين» و «مستقيم» كلّها متوافقة؛ و «خروج» و «مريج» و «تحيد» و «تبار» و «فواق» و «عجاب» كلّها على قاعدة.

## لحوق الألف في آخر الكلمة أيضاً قافية:

وكذلك لحوق الألف في آخر الكلمة قافية متسعة، في إعادتها لذة، ولو كان حرف الرّوي (١) مختلفاً، فيقول في موضع «كريماً»، وفي موضع آخر «حديثاً»، وفي موضع ثالث «بصيراً».

فإن التزم في هذه الصّورة مُوْافقة اللّروي، كان من قبيل: «التـزام مـا لا يُلتزم» كما وقع في أوائل سورة مريم وسورة الفرقان.

## توافق الآيات على حرف واحد وإعادة الجملة مفيدٌ لذّةً:

وكذلك توافق الآيات على حرف واحد، كحرف «الميم» في سورة القتال، و«النّون» في سورة الرحمن يفيد لذّةً وحلاوة.

وكذلك إعادة جملة بعد طائفة من الكلام مفيد لذّة، كما وقع في سورة الشعراء، وسورة القمر، وسورة الرحمن، وسورة المرسلات.

<sup>(</sup>۱) الروي: كل حرف يقع آخر البيت، إلا ما استثني منه من التنوين أو بدل من التنوين، أو حرف إشباعي مجلوب لبيان الحركة، وما إلى ذلك.

#### اختلاف فواصل آخر السّورة من أوائلها:

وقد تبدّل فواصل آخر السورة من أوائلها تنشيطاً للسامع، وإشعاراً بلطافة الكلام، مثل: «إدًّا» و«هدًّا» في آخر سورة مريم؛ ومثل: «سلاماً» و«كراماً» في آخر سورة الفرقان؛ ومثل: «طين» و«ساجدين» و«منظرين» في آخر سورة ص، مع أنّ الفواصل في أوائل هذه السور جاءت مختلفة عنها، كما لا يخفى، فجعل الوزن والقافية اللّذان مضى التّعبير عنهما(۱) مهمًّا في أكثر السور.

#### منهج القرآن في الفواصل:

إِنْ كَانَ اللَّفَظُ فِي آخر الآية صالحاً للقافية فبها، وإلا وصل بجملة فيها بيان آلاء الله، أو تنبيه للمخاطب، كما يقول: ﴿وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ ﴿إِنَّ أَللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ ﴿لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ عليمًا حَكِيمًا ﴾ ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاينَتِ لِقُوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾. ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاينَتِ لِقُوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾.

وقد يطنب في مثل هذه المواضع، مثل: ﴿فَسَّتُلَ بِهِ خَبِيرًا ﴾ (٢) ويستعمل التقديم والتأخير تارة، والقلب والزيادة أخرى، مثل: ﴿إِلَّ يَاسِينَ ﴾ (٣) في إلياس، ﴿وَطُورِ سِينِينَ ﴾ (٤) في سيناء.

#### السّر في الآية الطويلة مع الآيات القصيرة، وبالعكس:

وليعلم هنا: أنّ انسجام (٥) الكلام وسهولته على اللّسان ـ لكونه مـثلاً سـائراً أو لتكرّر ذكره في الآية ـ يجعل الكلام الطويل موزوناً مع الكلام القصير.

<sup>(</sup>١) أي بالتوافق التقريبي، والمدّة المعتمدة على حرف.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان ٥٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الصافات ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة التين ٢.

<sup>(</sup>٥) انسجم الكلام: انتظم.

وربّما يؤتى بالفِقر الأُولِ أقصر من الفقر التالية، وهو يفيد عذوبة في الكلام، نحو قوله تعالى: ﴿ خُذُوهُ فَغُلُّوهُ ﴿ ثُلَّ أُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴿ ثُلَّ أُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴿ ثُلَّ أَمُ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴿ ثُلَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبَعُونَ ذِرَاعًا فَاسَلُكُوهُ ﴾ (١)؛ فكأن المتكلم يضمر في نفسه في مثل هذا الكلام: أن الفقرة الأولى مع الثانية في كفة (١) والفقرة الثالثة وحدها في كفة.

#### الآية ذات القوائم الثّلاث:

وربمًا تكون الآية ذات قوائم ثلاث، نحو قوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَجُوهُ وَجُوهُ وَجُوهُ وَجُوهُ وَجُوهُ وَجُوهُ وَجُوهُ وَجُوهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

#### الآية ذات الفاصلتين:

وقد يجيء سبحانه وتعالى بفاصلتين في آية واحدة (١٤)، كما يكون ذلك في البيت أيضاً، نحو:

كالزّهر في تَرَف، والبدر في شرف والبحر في كرم، والدّهر في همم (٥)

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة ٣٠ ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الكفّة من الميزان: ما يجعل فيه الموزون.

<sup>(</sup>۳) سورة آل عمران ۱۰۵\_۱۰۷.

<sup>(</sup>٤) كقوله تعالى ﴿رَبُّ ٱلْمَشْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمُغْرِبَيْنِ﴾ الرحمن ١٧ وقوله تعالى: ﴿مِّمَّا خَطِيَّانِهِمْ أُغْرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَارًا فَلَمْ يَجِدُواْ لَهُمْ مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَنصَارًا﴾ نوح ٢٥.

<sup>(</sup>٥) والشعر من القصيدة البردة في وصف النّبي ﷺ، والترف: النعومة، والمعنى: أنّه ﷺ مثل الزهر في اللطافة، والبدر في الشرف، والبحر في الكرم، والدهر في العزم على الشيء.

#### أطول آية مع الآيات القصار:

وقد يجيء بالآية الواحدة أطول من سائر الآيات (١)، والسِّرُ فيه: أنّه لو وضع حسن الكلام الّذي نشأ من تقارب الوزن ووجدان الأمر المنتظر الّذي هو القافية، في كفّة، ووضع حسن الكلام الّذي نشأ من سهولة الأداء وموافقة طبع الكلام، وعدم لحوق التّغير فيه، في كفّة أخرى، ترجّح الفطرة السليمة جانب المعنى (٢) فيهمل أحد الانتظارين، ويوفّي الحقّ في الانتظار الثاني.

#### لم يراع ذلك الوزن والقافية في بعض السّور:

وأمّا ما قلنا في فاتحة المبحث: أنّ سنة الله تعالى قد جَرَت في أكثر السّور على ذلك، فإنّما هو لأجل أنّ الله سبحانه وتعالى لم يراع في بعض السّور ذلك النّوع من الوزن والقافية، فجاءت طائفة من الكلام على منهج خطب الخطباء وأمثال الحكماء؛ ولعلّكُ قد سمعت مسامرة النّساء المروية عن سيّدتنا عائشة رضي الله عنها (٣) وفهمت قوافيَها؛ ووقع الكلام في بعض السّور على منهج رسائل العرب بدون رعاية شيء، مثل محاورة النّاس؛ إلا أنّه يختم كلّ كلام بشيء يكون مبنيًا على الاختتام.

والسر هنا: أن الأصل في لغة العرب هو الوقف في موضع ينتهي إليه النفس، ويضمحل نشاط الكلام؛ والمستحسن في محل الوقف انتهاء النفس على المدة؛ ومن أجل هذا تشكّل الكلام في صورة الآيات، هذا ما فتح الله تعالى على العاجز في هذا الباب، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كما في سورة المدثر ٣١ فإنّها أطول مما قبلها.

<sup>(</sup>٢) يعني ترجّح حسن الكلام الذي نشأ من سهولة الأداء.. إلخ.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ص ٧٧٩.

## وجه اختيار الأوزان والقوافي الجديدة: (١)

وإن سألوا: لماذا لم يختر سبحانه وتعالى ذلك الوزن والقافية اللّذين هما معتبران عند الشّعراء، وهما ألذّ من هذا؟

قلنا: كونهما ألذ يختلف باختلاف الأقوام والأذهان؛ ولو سلمنا (٢): فإبداع أسلوب من الوزن والقافية على لسان رسول الله على وهو أمي - آية ظاهرة على نبوته على نبوته على الله الله على الله ع

ولو نزل القرآن على أوزان الأشعار وقوافيها لحسب الكفّار أنّه هو الشّعر المعروف المشهور عند العرب، ولم يجنوا من ذلك الحسبان فائدة، كما أنّ البلغاء من الشّعراء والكتّاب حين يحاولون إبراز مزيّتهم، ورجحانهم على أقرانهم على رؤوس الأشهاد يستنبطون صناعة جديدة، ويتحدَّون: «هل من رجل يقرض الشّعر مثلي، ويكتب الرّسالة نحوي؟!» ولو جرى هؤلاء على النّمط القديم لم تظهر براعتهم إلا على المحقّقين البارعين.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) غيرت هذا البحث من موضعه إلى هنا لاتساقه مع مباحث الفصل.

<sup>(</sup>٢) أي لو سلمنا أن أوزان الشعراء وقوافيهم ألذ مطلقاً عند جميع طوائف الناس لقلنا: إبداع.. إلخ.

#### الفصل الثالث

## في وجه التّكرارفي العلوم الخمسة

#### وعدم الترتيب في بيانها

١- إن سألوا: لماذا كُرِّرت مطالب العلوم الخمسة في القرآن العظيم؟
 ولم لم يكتف سبحانه وتعالى ببيانها في موضع واحد؟

قلنا: إنَّ ما نريد إفادته للسَّامع على قسمين:

الأول: أن يكون المقصود هناك مجرد تعليم ما لا يعلم؛ فالمخاطب الذي لا يدري حكماً من الأحكام، ولم يدركه عقله، إذا سمع هذا الكلام يصير ذلك المجهول عنده معلوماً.

والثاني: أن يكون المقصود استحضار صورة ذلك العلم في قوته المدركة ليلتذ به لذة تامة، وتفنى القوى القلبية والإدراكية في ذلك العلم؛ ويغلب لون ذلك العلم القوى كلها، حتى تنصبغ به؛ كما نكرر الشعر الذي علمنا معناه، فنجد كل مرة لذة جديدة، ونحب التكرار لأجل هذه الفائدة.

والقرآن العظيم أراد إفادة القسمين المذكورين بالنسبة إلى كل واحد من مباحث العلوم الخمسة، فأراد تعليم ما لا يعلم بالنسبة إلى الجاهل، وأراد انصباغ النفوس بتلك العلوم بتكرارها بالنسبة إلى العالم؛ اللهم إلا أكثر مباحث الأحكام، فإنّه لم يقع فيها هذا التكرار؛ لأنّ الإفادة الثانية غير مطلوبة فيها.

ولأجل ذلك أمرنا الله تعالى بتكرار التّلاوة والإكثار منها، ولم يكتف بمجرّد الفهم.

ولكن راعى سبحانه وتعالى مع التكرار هذا القدر من الفرق: أنّه اختار في أكثر الأحوال تكرار تلك المطالب بعبارة طريّة، وأسلوب جديد، ليكون

أوقع في النّفوس، وألذ في الأذهان، ولو كرّر سبحانه وتعالى بلفظ واحد لكان كالوِرْد (١) اللّذي يكرّرونه؛ وأمّا في صورة اختلاف التعابير، وتنوّع الأساليب فيخوض الذّهن، ويتعمّق الخاطر بأسره في تلك المطالب.

٢ وإن سألوا: لماذا نشرت هذه المطالب في القرآن العظيم، ولم يراع الترتيب: فيذكر آلاء الله أولاً، ويستوفي حقها، ثم يذكر أيام الله فيكملها، ثم يبدأ بالجدل مع الكفار؟

قلنا: إنَّ قدرة الله تبارك وتعالى وإن كانت محيطة بجميع الممكنات، ولكن الحاكم في هذه الأبواب هو الحكمة.

والحكمة: هي موافقة المبعوث إليهم في اللّسان وأسلوب البيان، وإلى هذا المعنى أشير في قوله تعالى: ﴿ لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتُ ءَايَانُهُ ۚ ءَا عَجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ ﴾ (٢).

ولم يكن لدى العرب إلى وقت نزول القرآن أي كتاب، لامن الكتب الإلهية، ولا من مؤلفات البشر؛ وإن الترتيب الذي اخترعه المصنفون اليوم لم يكن يعرفه العرب، وإن كنت في ريب من هذا، فتأمّل قصائد الشعراء المخضرمين واقسرأ رسائل النبي الكريم على الله عنه، يتضح لك هذه الحقيقة؛ فلو جاء الكلام على غير ما كانوا يعهدونه من طرائق البيان، لوقعوا في الحيرة، ولوصل إلى سمعهم شيء لا يألفونه، ولشوس عقولهم.

وأيضاً: لم يكن المقصود مجرد إفادة ما لا يعلمونه، بل المقصود هو الإفادة مع الاستحضار والتكرار؛ ويتوفّر هذا المعنى في غير المرتب بأقوى وجه وأتَمّ صورة.

<sup>(</sup>١) الورد: الوظيفة، أي النصيب من القرآن أو الذكر، يقال: قرأت وردي.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت ٤٤.

<sup>(</sup>٣) المخضرم: الذي مضى شيء من عمره في الجاهلية وشيء في الإسلام؛ وخصهم بالذكر ليعرف أسلوب العرب وقت نزول القرآن.

#### الفصل الرابع

## في وجوه إعجاز القرآن الكريم

وإن سألوا: ما هو وجه الإعجاز في القرآن الكريم؟

قلنا: الَّذي تحقَّق عندنا هو أنَّ وجوه الإعجاز في القرآن الكريم كثيرة:

١- منها: الأسلوب البديع - لأنّ العرب كانت لهم عدّة ميادين يركضون فيها جواد البلاغة، ويتسابقون فيها مع أقرانهم، ألا، وهي القصائد والخُطب والرسائل والمحاورات؛ ولم يكونوا يعرفون غير هذه الأصناف الأربعة، ولم يكن عندهم قدرة على إبداع أسلوب سواها؛ فإبداع أسلوب غير أساليبهم على لسان النّبيّ الأميّ عين الإعجاز.

٢\_ ومنها: الإخبار عن القصص الماضية وأحكام الملل السابقة، على
 وجه يصدق الكتب السابقة بدون تعلم من أحد.

٣\_ ومنها: الإخبار بالأحوال الآتية؛ فكلمّا وُجد شيء منها على طبق ذلك الإخبار، ظهر إعجاز جديد.

٤ ومنها: الدّرجة العليا من البلاغة الّـتي ليست من مقدور البشر، ونحن إذ جئنا بعد العرب الأولين، لا نستطيع أن نصل إلى كنهها؛ ولكن القدر الّذي نعلمه، هو أنّ استعمال الكلمات الجزلة (١) والتركيبات العذبة مع اللّطافة وعدم التّكلّف، كما نجد ذلك في القرآن العظيم، لا نجد مثله في أيّ قصيدة من قصائد المتقدّمين والمتأخّرين، وهذا أمر ذوقي يدركه ـ كما ينبغي ـ المهرة من الشّعراء، ولا يتذوّقه العامة.

<sup>(</sup>١) الجزل من الكلام: القوي الفصيح الجامع.

وكذلك نعلم أن في أنواع التذكير الثلاثة، والجدل مع الكفّار تُكسى المطالب \_ في كل موضع حسب أسلوب السّورة \_ لباساً جديداً طريفاً، تقصر يد المتطاول عن ذيله.

وإنْ تعسّر إدراك ذلك على أحد فليتأمل في إيـراد قصـص الأنبيـاء في سورة الأعراف وهود والشعراء، ثم لينظر إليهـا في الصـافّات، ثم ليقـرأ هـذه القصص نفسها في الذاريات، ليتجلّى له الفرق.

وكذلك الحال في ذكر تعذيب العصاة وتنعيم المطيعين، فقد يذكر ذلك في كلّ مقام بأسلوب جديد؛ وهكذا تخاصم أهل النّار بعضهم مع بعض، يتجلّى في كلّ مقام في صورة جديدة؛ والكلام في هذا يطول.

وكذلك نعلم أيضاً أنّ رعاية مقتضى الحال الّذي تفصيله في علم المعاني، واستعمال الاستعارات والكنايات، الّتي تكفّل ببيانها علم البيان، مع مراعاة حال المخاطبين الأمّيين اللّذين بجهلون هذه الصناعات، لا يتصور كلّ ذلك أحسن ممّا يوجد في القرآن العظيم، وذلك لأنّ المطلوب في القرآن الكريم أن تودع في المخاطبات المعروفة (۱) الّتي يعرفها كلّ أحد من النّاس، نكتة رائقة مفهومة عند العامّة، مرضيّة عند الخاصّة؛ وهذا الأمر كالجمع بين الضّدين، ليس من مقدور البشر، والله على كلّ شيء قدير، ولله درّ الشاعر حيث يقول: (۲)

## يزيدك وجهه حسناً إذا ما زدْتَه نظرا

٥- ومنها: وجه لا يتيسر فهمه لغير المتدبّرين في أسرار الشرائع؛ وذلك: أنّ العلوم الخمسة نفسها تدلّ على أنّ القرآن نازل من عند الله تعالى، لهداية

<sup>(</sup>١) الحوار العام.

<sup>(</sup>٢) قد ذكر المصنف هنا شعراً فارسيًّا.

بني آدم؛ كما أنّ عالم «الطّب» إذا نظر في «القانون» (١) ولاحظ تحقيقه وتدقيقه في بيان أسباب الأمراض وعلاماتها، ووصف الأدوية وخواصها، لا يشك أن المؤلّف كامل في صناعة الطّب؛ كذلك إذا علم العالم بأسرار الشرائع الأشياء التي ينبغي تلقينها للنّاس لتهذيب نفوسهم، ثمّ يتأمّل في العلوم الخمسة، يعلم قطعاً: أنّ هذه الفنون قد وقعت موقعها، بحيث لا يتصور أحسن منه:

والشمس الساطعة تدل بنفسها على نفسها، فإن كنت في حاجة إلى الدليل فلا تول وجهك عنها (٢).

\*\* \*\* \*\*

<sup>(</sup>١) القانون في الطّب للشيخ الرئيس أبي علي حسين بن عبد الله المعروف بابن سينا، المتوفّى سنة ٤٢٨ هـ.

<sup>(</sup>٢) ليس هذا بشعر، إنّما هو ترجمة للشعر الفارسي.

## الباب الرابع

## في بيان مناهج التفسير

## وتوضيح الاختلاف الواقع في تفاسير الصحابة والتّابعين

#### طوائف المفسرين:

ليُعلم أنّ المفسّرين عدّة أصناف:

جماعة قصدوا رواية آثار مناسبة للآيات، سواء كان حديثاً مرفوعاً أو موقوفاً أو مقطوعاً (١) ، أو خبراً إسرائيليًّا \_ وهذا طريق المحدّثين.

وفرقة قصدوا تأويل آيات الصّفات والأسماء؛ فما لم يوافق منها مذهب التنزيه (۲) صرفوها عن الظّاهر، وردّوا على استدلال المخالفين ببعض الآيات \_ وهذا طريق المتكلّمين.

وقوم صرفوا عنايتهم إلى استنباط الأحكام الفقهيّة، وترجيح بعض المجتهدات على بعض، والجواب عن تمسّك المخالفين ـ وهذا طريق الفقهاء الأصوليّين.

وجمعٌ أوضحوا إعراب<sup>(٣)</sup> القرآن ولغته، وأوردوا الشواهد من كلام العرب في كلّ باب موفورة تامّة ـ وهذا منهج النّحاة اللّغويين.

<sup>(</sup>١) الحديث المرفوع: ما رفع إلى النّبي ﷺ والحديث الموقوف: ما انتهى إلى التابعي. الصحابي. والحديث المقطوع: ما انتهى إلى التابعي.

<sup>(</sup>٢) مذهب التنزيه: هو مذهب أهل السنة والجماعة في مسألة الصفات المتشابهات.

<sup>(</sup>٣) قوله إعراب القرآن يعنى نحو القرآن وصرفه.

وطائفة يذكرون نكات المعاني والبيان بياناً شافياً، ويتفاخرون في ذلك الباب \_ وهذا طريق الأدباء.

واهتم بعضهم برواية القراءات المأثورة عن شيوخهم، فلم يدعوا دقيقاً ولا جليلاً في هذا الباب إلا جاؤوا به \_ وهذه صفة القراء.

وبعضهم يطلقون اللسان بنكات متعلقة بعلم السلوك أو علم الحقائق(١) بأدنى مناسبة \_ وهذا مشرب الصوفية.

وبالجملة: فالمجال واسع، ويقصد كل منهم تفهيم معاني القرآن الكريم، وخاض في فن من الفنون، وتكلم على قدر فصاحته وفهمه، واتخذ مذهب أصحابه نصب عينيه؛ ولأجل ذلك اتسع مجال التفسير اتساعاً لا يحد قدره، وصنفت كتب كثيرة لا يحصرها عدد.

#### جوامع التفاسير:

وقصد جماعة منهم إلى جمع ذلك كله في تفاسيرهم، فمنهم من تكلّم بالعربيّة، ومنهم من تكلّم بالفارسيّة، واختلفوا في الاختصار والإطناب، ووستعوا أذيال العلم.

## ما منّ الله به عليَّ في علم التفسير:

وقد حصل للفقير \_ بحمد الله تعالى وتوفيقه \_ مناسبة في كل فن من هذه الفنون، وأحطت بمعظم أصولها، وبجملة صالحة من فروعها، وفُزت بنوع من التحقيق والاستقلال في كل باب من أبوابها، بوجه يشبه الاجتهاد في المذهب (٢)

<sup>(</sup>١) علم السلوك: هو علم الإحسان، وعلم الحقائق كالغاية له.

<sup>(</sup>٢) الأجتهاد في المذهب: هو أن يكون الرجل مجتهداً مستقلاً في الفروع، لا في الأصول.

وألقى في خاطري من بحر الجود الإلهي فنّان أو ثلاثة من فنون التفسير، سوى الفنون المذكورة سالفاً، وإن سألتني عن الخبر الصّدق فأنا تلميذ القرآن العظيم بلا واسطة؛ كما أنّي أويسي (السيفادة من روح النّبي السيفية، وكما أنّي مستفيد من الكعبة الحسناء (١) بدون واسطة، وكذلك متأثّر بالصلاة العظمى (٣) بغير واسطة:

ولو أنّ لي في كل منبت شعرة لساناً لما استوفيت واجب حمده وأرى من اللاّزم أن أكتب كلمات عديدة في هذه الرّسالة عن كلّ فنّ من هذه الفنون(٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) نسبة إلى أويس بن عامر القرني، الزاهد التابعي، وحديث فضله في «صحيح مسلم» في كتاب فضائل الصحابة (۱۲ : ۹۴) كان أسلم في زمن النبي على وهو باليمن، وكان له أمّ، وكان بارًا بها، فلم يسافر من اليمن للقاء النبي على واستفاد من روحه على فبلغ منازل السائرين، كذلك صاحبنا الإمام استفاد منه على بلا واسطة وبدون لقاء.

<sup>(</sup>٢) الكعبة الحسناء: والمسلمون يستفيدون منها بواسطة الصّلاة؛ والكمَلَةُ من الرجال يستفيدون منها بلا واسطة؛ والحسناء تأنيث الحَسَن.

<sup>(</sup>٣) الصلوات المفروضة والنافلة، وكذا الصلوات الخمس كلها أفراد الصلاة المطلقة الكاملة، وهي الصلاة العظمى التي تتمثل في عالم المثال، فنإن المعنويات لها أجسام هناك والمسلمون يتأثّرون بها بواسطة أفرادها، وأمّا الذين بلغوا أقصى مدارج السالكين فيتأثّرون بها بدون واسطة أيضاً، وإليه الإشارة في قوله على «جعلت قرة عيني في الصلاة»، ولكن مهما بلغ الرجل المنازل لا يستغني عن أفرادها، وإليه الإشارة في قوله على: «أرحنا بها يا بلال».

<sup>(</sup>٤) يعني من الفنون مناهج المفسرين، ثم اعلم أن الإمام تحدّث في الفصل الأول عن تفسير المحدثين، وفي الفصل الثاني عن بقية الأصناف.

## الفصل الأوّل في بيان الآثار المرويّة في تفاسير أصحاب الحديث وما يتعلّق بها

#### قسمان من أسباب النزول:

ومن جملة الآثار المروية في كتب التفسير بيان سبب النّزول؛ وأسباب النّزول على قسمين:

الأولى: أن تقع حادثة يمحص بها إيمان المؤمنين ونفاق المنافقين، كما وقع ذلك في غزوتي أُحُد والأحزاب، فأنزل الله تعالى مدح أولئك وذم هؤلاء، ليكون فيصكلاً بين الفريقين؛ وتقع في أثناء ذكر الحادثة تعريضات كثيرة بخصوصيّاتها؛ فيجب أن تشرح الجادثة بكلام مختصر ليتضح على القارئ سياق الكلام.

والثاني: أن يكون معنى الآية تامًّا بعموم صيغتها، من دون حاجة إلى معرفة القصّة الَّتي هي سبب النّزول؛ لأن العبرة لعموم اللّفظ لا لخصوص السّبب؛ والقدماء من المفسّرين قد ذكروا تلك الحادثة بقصد استيعاب الآثار المناسبة للآية، أو بقصد بيان ما صدق عليه عموم الآية؛ وليس من الضروري ذكر هذا القسم.

#### معنى قولهم: «نزلت الآية في كذا»:

وقد تحقّق لدى الفقير: أنّ الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم كشيراً ما كانوا يقولون: «نزلت الآية في كذا» ويكون غرضهم تصوير ما صدقت عليه الآية، أو ذكر بعض الحوادث الّتي تشتملها الآية بعمومها، سواء تقدّمت

القصّة على نزول الآية أو تأخّرت عنه، إسرائيليّة كانـت القصّـة أو جاهليّـة أو إسلاميّة؛ تنطبق على جميع قيود الآية أو بعضها، والله أعلم.

فعلم من هذا التحقيق: أنّ للاجتهاد في هذا القسم (١) مدخلاً، وللقصص المتعددة هناك مجالاً؛ فمن استحضر هذه النّكتة يستطيع أن يعالج اختلاف أسباب النّزول بأدنى تأمل.

#### أمور في التفسير لا طائل تحتها:

ومن جملة ذلك: (٢) تفصيل قصّة وقع في نظم القرآن تعريض بأصلها، فيستقصي (٣) المفسرون تفاصيلها من أخبار بني إسرائيل، أو من كتب السّير فيذكرونها بجميع أجزائها.

وها هنا أيضاً تفصيل: إن كانت الآية تشتمل على تعريض بالقصة، بحيث يتوقّف العارف باللّغة هناك، ويبحث عنها، فذكرها من وظيفة المفسّر؛ وما كان خارجا منها \_ مثل ذكر بقرة بني إسرائيل: أذكراً كانت أم أنثى؟ ومثل بيان كلب أصحاب الكهف: هل كان أبقع أم أحمر؟ فذكره ممّا لا يعنيه؛ وكانت الصّحابة رضي الله عنهم يكرهونه، ويعدّونه من قبيل تضييع الأوقات.

#### القدماء ربّما يفسّرون على سبيل الاحتمال:

وليُحفظ ها هنا أيضاً نكتتان:

الأولى: أن الأصل في هذا الباب (٤) إيراد القصص المسموعة، كما رويت: من غير تصرف عقلي فيها، وأمّا طائفة من قدماء المفسرين فيضعون

<sup>(</sup>١) أي في الصورتين المذكورتين، وهما: تصوير ما صدقت الخ.

<sup>(</sup>٢) أي من الآثار المرويّة في كتب التفسير.

<sup>(</sup>٣) استقصى الأمر: بلغ أقصاه في البحث عنه.

<sup>(</sup>٤) أي في بيان القصص في تفسير الآيات.

ذلك التعريض نصب أعينهم، ويفرضون له محملاً مناسباً، ويبينونه على سبيل الاحتمال، فيشتبه الأمر على المتأخرين. ولمّا لم تكن أساليب البيان منقّحة في ذلك العصر، فربّما يشتبه التفسير على سبيل الاحتمال بالتفسير مع الجزم، فيذكرون أحدهما مكان الآخر؛ وهذا أمر اجتهاديّ، وللنظر العقلي فيه مجال، وركض جياد القيل والقال هناك ممكن.

ومن حفظ هذه النّكتة فإنّه يستطيع أن يحكم حكماً فصلاً في كثير من مواضع الاختلاف بين المفسّرين؛ ويمكن أن يعلم في كثير من مناظرات الصّحابة رضي الله عنهم: أنّها ليست آراءهم القطعيّة، بل هي بحوث علميّة، يتداولها المجتهدون فيما بينهم.

وعلى هذا المحمل يحمل العبد الضعيف قول ابن عبّاس رضي الله عنهما في تفسير قوله تعالى: ﴿وَالْمَسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ إِلَى الْكُعْبَيْنِ ﴾(١): ﴿وَالْمَسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَارْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾(١): ﴿لا أجد في كتاب الله إلا المسح، لكنّهم أبوا إلا الغسل (٢)، فالّذي يفهمه الفقير: أنّه ليس هذا بذهاب منه إلى وجوب المسح، وليس فيه جزم بحمل الآية على ركنيّة المسح؛ بل الّذي ثبت عند ابن عبّاس رضي الله عنهما هو الغسل؛ ولكنّه يقرّر هنا إشكالاً، ويبدي احتمالاً، ليرى كيف يطبّق علماء عصره في هذا التعارض؟ وأيُّ مسلك يسلكونه؟ فزعم الّذي لم يطلع على حقيقة محاورات السّلف هذا قول ابن عبّاس رضي الله عنه، وعدّه مذهبا له: حاشاه!!

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ٦.

<sup>(</sup>٢) والأثر في روح المعاني(٦/٧٧) ومعناه: أنّ ظاهر الكتاب يوجب المسح على قراءة الجرّ، ولكنّ الرسول ﷺ وأصحابه لم يفعلوا إلا الغسل؛ ففي كلامه هذا إشارة إلى أنّ قراءة الجرّ مؤولة متروكة الظاهر بعمل رسول الله ﷺ والصحابة رضي الله عنهم (روح المعانى).

#### النقل عن بني إسرائيل دسيسة دخلت في ديننا:

النّكتة الثانيّة: هي أن النّقل عن بني إسرائيل دسيسة (١) دخلت في ديننا بعدما كانت قاعدة: «لا تصدّقوا أهل الكتاب ولا تكنّبوهم (٢) مقررة؛ فلزم لأجل ذلك أمران:

الأول: أن لا يُرتكب النّق ل عن أهل الكتاب إذا وجد في سنّة نبيّنا وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلِمُنَ اللّهِ بيان لتعريض القرآن؛ مثلاً حينما وجد لقوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ فَتَنَّا سُلِمُنَ وَأَلْقَيّنَا عَكَى كُرُسِيّهِ عَصَدًا أُمَّ أَنَابَ ﴾ (٣) محمل في السّنة النّبوية وهو قصّة ترك «إن شاء الله» والمؤاخذة عليه وفي حاجة إلى ذكر قصّة صخر المارد؟!

والثاني: أن يتكلم بقدر اقتضاء التعريض نظراً إلى قاعدة: «الضروري يتقدر بقدر الضرورة» للمكن تصديقه بشهادة القرآن، وليكف لسانه عن الزيادة عليه.

#### تفسير القرآن بالقرآن:

وها هنا نكتة لطيفة إلى الغاية، لا بدّ من معرفتها، وهي: أنّها قد تـذكر في القرآن العظيم قصّة (٥) في موضع بالإجمال، وفي موضع آخر بالتفصيل، كما قال تعالى: ﴿ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (٦) ثمّ قال بعد ذلك: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمُ

<sup>(</sup>١) الدسيسة: ما أكمن من المكر والعداوة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري برقم ٤٢١٥، وفيه النهي عن تصديق أهل الكتاب فيما لا يعرف صدقه من قبل الكتاب والسنّة؛ وفي النقل عنهم، من غير ردّ عليهم؛ تصديق لهم فلا يجوز، ولكن الناس تساهلوا في هذا الباب.

<sup>(</sup>٣) سورة ص ٣٤.

<sup>(</sup>٤) القاعدة الحادية والعشرون في شرح القواعد الفقهيّة للشيخ الزَّرْقا (ص١٣٣).

<sup>(</sup>٥) يعنى مضموناً، لا قصة معروفة فقط.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة ٣٠.

إِنِّ أَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا نُبَدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكُنُمُونَ ﴾ (١) فهـذا القـول الثاني هو القول الأول بنوع من التفصيل، فيمكن أن يعلم به تفسير ذلك الإجمال، ويركض من الإجمال إلى التفصيل.

ومثلاً: ذكر في سورة مريم قصة سيّدنا عيسى عليه السلام إجمالاً، فقال تعالى: ﴿وَلِنَجْعَكُهُ وَاللّهُ اللّهِ وَرَحْمَةً مِّنَا وَكَاكَ أَمْراً مَقْضِيًا ﴾ (٢)، وذكرت في سورة آل عمران تفصيلاً، فقال تعالى ﴿وَرَسُولًا إِلَى بَنِي ٓ إِسْرَوَعِيلَ أَنِي قَدَ جِئْتُكُم بِوَايَةٍ مِّن رَّيِكُمُ ﴿ (٣) الآية، ففي هذه المقولة بشارة تفصيليّة، وتلك المقولة بشارة إجماليّة؛ فمن ثُمّ استنبط العبد الضّعيف أنّ معنى الآية: «ورسولاً إلى بني إسرائيل، مخبراً بأنّي قد جئتكم»، وهذا كلّه داخل في حيّز البشارة، ليس بمتعلّق بمحذوف، كما أشار إليه السيوطي، حيث قال (٤): «فلمّا بعثه الله تعالى إلى بني إسرائيل قال لهم: «إنّي رسول الله إليكم، بأنّي قد جئتكم» والله أعلم.

# وجه اختلاف السلف في شرح غريب القرآن، وكيف يخرج المفسر من العهدة في ذلك؟

ومن جملة ذلك: (٥) شرح الغريب؛ ومبناه على تتبّع لغة العرب، أو التفطّن (٦) بسياق الآية وسباقها (٧) ومعرفة مناسبة اللّفظ بـأجزاء الجملـة الّـتي

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ٣٣.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم ۲۱.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ٤٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير الجلالين ص٥١٥.

<sup>(</sup>٥) أي من الآثار المرويّة في كتب التفسير.

<sup>(</sup>٦) تفطّن به: أي تنبّه له.

<sup>(</sup>V) السياق \_ بالياء التحتانيّة \_ هو القرينة اللاحقة، والسّباق \_ بالباء الموحدّة \_ هو القرينة السابقة.

وقع هو فيها؛ فها هنا أيضاً للعقل مدخل، وللاختلاف مجال؛ لأنّ الكلمة وقع هو فيها؛ فها هنا أيضاً للعقل مدخل، وللاختلاف مجال؛ لأنّ الكلمة الواحدة تأتي في لغة العرب لمعان شتّى، وتختلف العقول في تتبّع استعمالات العرب، والتّفطن بمناسبة السّابق واللاّحق؛ ولهذا اختلفت أقوال الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم في هذا الباب، وسلك كلّ منهم مسلكاً.

فلا بدّ للمفسر المنصف: أن يزن شرح الغريب مرّتين:

مرّة في استعمالات العرب حتّى يعرف:أيّ وجه من وجوهها أقوى وأرجح. ومرّة أخرى في مناسبة السّابق والّلاحق، حتّى يعلم: أيّ الـوجهين أولى وأقعد (١) بعد إحكام المقدّمات، وتتبع موارد الاستعمال، وتفحّص الآثار.

#### استنباطات العبد الضعيف في شرح الغريب:

وقد استنبط الفقير في هذا إلباب إستنباطات طازجة (٢) لا يخفى لطافتها إلا على المتعسّف (٣) غليظ الطّبع، مثلاً:

قول ه تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَنَلِيّ ﴾ ('') حملت ه على معنى: «تكأفؤ القتلى، ومشاركة بعضهم مع بعض في حكم واحد» لئلا يحتاج في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ ﴾ إلى مؤونة النّسخ، ولا يضطر إلى توجيهات تضمحل بأدنى التفات.

وكذلك حملت قوله تعالى: ﴿ فَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَّةِ ﴾ (٥) على معنى:

<sup>(</sup>١) الأقعد والقعيد: الأقرب.

<sup>(</sup>٢) الطازج: الجديد الحديث معرّب تازه.

<sup>(</sup>٣) المتعسقف ضد المنصف، من تعسق فلاناً: ظلمه.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ١٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ١٨٩.

«يسألونك عن الأشهر»أي أشهر الحج؛ فقال تعالى: ﴿ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجُّ ﴾.

وهكذا قول على : ﴿ هُو اللَّذِى آخَرَجَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهّلِ الْكِئْلِ مِن دِيْرِهِمْ لِلْقَوْلِهِ تَعَالَى : ﴿ وَالْبَعَثْ فِي الْمَدَآبِنِ حَشِرِينَ ﴾ (١) لِأَوَّلِ الْحَشْرِ ﴾ (١) أي : لأول جمع الجنود ، لقوله تعالى : ﴿ وَالْبَعَثْ فِي الْمَدَآبِنِ حَشِرِينَ ﴾ (٢) وقوله تعالى : ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ ﴾ (٣) ؛ وهذا أوفق بقصة بني النّضير ، وأقوى في بيان المئة .

اختلاف المتقدَّمين والمتأخّرين في معنى «النّسخ» ممّا أوجب الاختلاف في عدد الآيات المنسوخة:

ومن جملة ذلك: بيان النّاسخ والمنسوخ؛ وينبغي أن تعرف هنا نكتتان: الأولى: أنّ الصحابة والتّابعين رضي الله عنهم كانوا يستعملون «النّسخ» بغير المعنى الاصطلاحيّ المعروف بين الأصوليين، ومعناهم قريب من المعنى اللّغوي الّذي هو «الإزالة».

فمعنى النسخ عندهم: إزالة بعض أوصاف الآية المتقدّمة بالآية المتأخّرة، سواء كان ذلك ببيان انتهاء مدّة العمل بها، أو بصرف الكلام عن المعنى المتبادر إلى غير المتبادر، أو ببيان كون قيد من القيود مقحماً، أو بتخصيص عامّ، أو ببيان الفارق بين المنصوص وبين ما قيس عليه ظاهراً، أو ما أشبه ذلك.

وهذا باب واسع، وللعقل فيه مجال، وللاختلاف فيه مساغ، ولهذا أبلغوا الآيات المنسوخة إلى خمس مئة آية.

<sup>(</sup>١) سورة الحشر ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل ١٧.

## ربّما يجعل الإجماع علامة للنّسخ:

والثانية: أنّ الأصل في بيان النسخ بالمعنى الاصطلاحي هو معرفة تاريخ النزول؛ ولكنهم ربّما يجعلون إجماع السلف الصلاح، أو اتّفاق جمهور العلماء على شيء علامة للنسخ، فيقولون به؛ وقد فعل ذلك كثير من الفقهاء؛ ويمكن أن يكون في مثل هذه المواضع، ما تصدق عليه الآية غير ما ينطبق عليه الإجماع.

وبالجملة: ففي الآثار اللّتي تنبئ عن النسخ غمر (١) عظيم، يصعب الوصول إلى غوره.

## أمور أُخَرُ يذكرونها في التفاسير:

وللمحدّثين أشياء أخر خارجة عن هذه الأقسام، يوردونها أيضاً في تفاسيرهم، كمناظرة الصّحابة رضّي الله عنهم في مسألة واستشهادهم بآية، أو تمثيلهم بآية من الآيات، أو تلاوة النّبي عَيْدٍ آية من الآيات، أو رواية حديث يوافق الآية في أصل معناها، أو طريق التّلفّظ بالنّقل عن النّبي عَيْدٍ أو الصحابة رضى الله عنهم أجمعين.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الغمر: الماء الكثير ومعظم البحر، والجمع غمار وغمور.

#### الفصل الثاني

#### في بقيّة لطائف هذا الباب

#### الكلام حول استنباط الأحكام:

ومن جملة ذلك: (۱) استنباط الأحكام \_ وهذا الباب واسع جداً، وللعقل مجال فسيح في الاطلاع على فحاوى الآيات، وإيماءاتها، واقتضاءاتها والاختلاف بحذافيره (۱) حاصل فيه. وقد ألقى الله تعالى في روع الفقير حصر الاستنباطات في عشرة أقسام (۱)، والترتيب فيما بينها. وتلك المقالة ميئزان عظيم لوزن كثير من الأحكام المستنبطة (۱).

٦- الاقتضاء. ٧- الإيماء. ٨ - الدرج في العموم.

٩- الاستدلال بالملازمة أو المنافاة.
 ١٠ القياس.

(٥) والمقالة في «حجة الله البالغة» (١:٣٠٣).

<sup>(</sup>١) أي من جملة فنون التفسير ومناهجه.'\*

<sup>(</sup>۲) الفحوى: أن يفهم الكلام حال المسكوت عنه بواسطة المعنى الحامل على الحكم، مثل «لا تقل لهما أفّ» يفهم منه حرمة الضرب بطريق أولى، والإيماء: أن يكون أداء المقصود بعبارات بإزاء الاعتبارات المناسبة، كالتقييد بالوصف والشرط يدلان على عدم الحكم عند عدمهما، والاقتضاء: أن يفهم الكلام حال المسكوت عنه بواسطة لزومه للمستعمل فيه عادة أو عقلاً أو شرعاً، كقوله: «بعت» يقتضي سبق الملك شرعاً.

<sup>(</sup>٣) بحذافيره أي بأسره، جمع الحِذْفار والحُذْفور: الجانب والناحية.

<sup>(</sup>٤) وهي: ١ ـ ما صرّح فيه بثبوت الحكم للموضوع له عيناً، وسيق الكلام لأجله. ٢ و٣ و٤ ـ ما عدم فيه أحد القيود الثلاثة. ٥ ـ الفحوى.

#### التوجيه في تفسير القرآن الكريم:

ومن جملة ذلك: التوجيه \_ وهو فن كثير الشّعب، يستعمله الشّراح في شرح المتون، ويختبر به ذكاءهم، ويظهر به تفاوت درجاتهم.

وقد تكلّم الصّحابة رضي الله عنهم \_ وإن لم تكن أصول التوجيه منقّحة في عصرهم \_ في توجيه الآيات الكريمة، وأكثروا منه.

وحقيقة التوجيه: أنّه إذا وقعت صعوبة في فهم كلام مؤلّف، يقف الشّارح هناك، فيحلّ تلك الصعوبة.

ولما لم تكن أذهان قرّاء الكتاب في مرتبة واحدة، لم يكن «التوجيه» أيضاً في مرتبة واحدة؛ فالتوجيه بالنّسبة إلى المبتدئين غير التوجيه بالنّسبة إلى المنتهين؛ إذ ربّما يخطر ببال المنتهي صعوبة فهم، فيحتاج إلى حلّها، والمبتدئ غافل عنها، بل لا يقدر أن يحيط بها؛ وكثير من الكلام يستصعبه المبتدئ، ولا يحصل في ذهن المنتهي شيء من الصّعوبة هناك؛ فالّذي أحاط بجوانب العقول، يراعي حال جمهور القرّاء، ويتكلّم على قدر عقولهم.

#### فعمدة التوجيه:

في آيات الجدل: تحرير مذاهب الفرق الباطلة، وتنقيح وجوه الإلزام. وفي آيات الأحكام: تصوير صورة المسألة، وبيان فوائد القيود، من الاحتراز أو غيره.

وفي آيات التذكير بآلاء الله: تصوير تلك النّعم وبيان مواضعها الجزئيّة. وفي آيات التذكير بأيام الله: بيان ترتّب بعض القصص على بعض، وإيفاء حقّ التعريض الّذي يرد في أثناء سرد القصّة.

وفي التذكير بالموت وما بعده: تصوير تلك الأمور، وتقرير تلك الحالات.

#### أنواع التوجيه:

#### ومن فنون التوجيه:

١ ـ تقريب ما كان بعيداً عن الفهم، بسبب عدم الألفة به.

٢ ودفع التعارض بين الدليلين، أو التّعريضين، أو فيما بين المعقول
 والمنقول.

٣ والتفريق بين الملتبسين.

٤\_ والتطبيق بين المختلفين.

٥ ـ وبيان صدق الوعد الّذي أشير إليه في الآية.

٦\_ وبيان كيفية عمل النّبي عَلَيْهُ بما أمر به في القرآن العظيم.

وبالجملة: فالتوجيه كثير في تفسير الصّحابة؛ ولا يقضى حقّه حتّى يبيّن المفسّر وجه الصعوبة مفصّلاً، ثمّ يتكلّم في حلّ الصعوبة بالتفصيل، ثم يـزن تلك الأقوال وزناً عدلاً.

## غلوّ المتكلّمين:

وأمّا غلو المتكلّمين في تأويل المتشابهات وبيان حقيقة الصّفات، فليس هذا من مذهبي، بل مـذهبي مـذهب مالـك والشّوري وابـن المبـارك وسـائر المتقدّمين؛ وهـو: إمـرار المتشـابهات علـى ظواهرهـا، وتـرك الخـوض في تأويلها.

#### الجدل في القرآن:

والنّزاع في الأحكام المستنبطة، وإحكام مذهب نفسه، وهدم مذهب الآخرين، والاحتيال لدفع الأدلّة القرآنيّة، كلّ ذلك ليس بصحيح عندي،

وأخشى أن يكون ذلك من قبيل «التدارؤ بالقرآن»(١)، وإنّما اللازم أن يطلب مدلول الآيات، ويتّخذه مذهباً له، سواء ذهب إليه الموافق أو المخالف.

#### لغة القرآن:

وأمّا لغة القرآن فينبغي أخذها من استعمالات العرب الأوّلين، وأن يعتمد كليًّا على آثار الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم.

#### نحو القرآن:

وقد وقع في نحو القرآن خلل عجيب، وهو أن طائفة من المفسرين اختاروا مذهب سيبويه، فيؤولون كل ما خالف مذهبه، وإن كان التأويل بعيداً؛ وهذا لا يصح عندي، بل ينبغي اتباع الأقوى، والأوفق بالسياق والسباق، سواء كان مذهب سيبويه أو مذهب الفراء(٢).

وقد قال عثمان بن عفّان رهي الله وعنه في مثل قوله تعالى: ﴿وَٱلْمُقِيمِينَ الله وَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْكُلَّمة عندي: أنّ مخالفة التعبيرات المشهورة أيضاً تعبير صحيح؛ وكثيراً ما يتفق للعرب الأولين: أن يجري على ألسنتهم في أثناء الخطب والمحاورات ما يخالف القاعدة المشهورة؛ ولمّا نزل القرآن الكريم بلغة العرب الأولين، فلا يجب: أن جاءت «الياء» في موضع «الواو» أحياناً، أو وقع المفرد مقام التثنية، أو ورد المؤنّث مقام المذكّر؛ فالمحقّق عندي: أن يفسر «والمقيمين الصّلاة» بمعنى المرفوع، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) التدارؤ: التدافع، تدارؤاً: تدافعاً في الخصومة ونحوها؛ ويحرم التدارؤ بالقرآن بقول النّبي ﷺ: «إنّما هلك من كان قبلكم بهذا: ضربوا كتاب الله بعضه ببعض».

<sup>(</sup>٢) هو يحيى بن زياد أبو زكريا الكوفي، المعروف بالفرّاء، توفي سنة ٢٠٧ هـ.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء ١٦٢.

#### علم المعاني والبيان:

وأمّا المعاني والبيان فهو<sup>(۱)</sup> علم حادث بعد انقراض عصر الصّحابة والتّابعين رضي الله عنهم. فما كان منه مفهوماً في عرف جمهور العرب فهو على الرّأس والعين؛ وأمّا ما كان منه خفيًا لا يدركه إلا المتعمّقون من أرباب الفنّ، فلا نسلم أنّه مطلوب في القرآن الكريم.

#### إشارات الصّوفيّة:

وأمّا إشارات الصوفيّة واعتباراتهم فإنّها ليست في حقيقة الأمر من علم التفسير؛ بل يحدث عند استماع القرآن الكريم أشياء في قلب السّالك، وتتولّد تلك الأشياء في قلبه بين النظم القرآنِيّ، وبين الحالة الّتي يتّصف بها، أو بين المعرفة الّتي يملكها؛ كمثل رجل يسمع قصّة ليلي والمجنون، فيتذكّر عشيقته، ويستعيد الذّكريات الّتي كانت بينه وبينها.

#### فنّ الاعتبار:

وهنا<sup>(۱)</sup> فائدة هامّة، ينبغي الاطّلاع عليها، وهي: أنّ النّبيّ ﷺ جعل «فن الاعتبار»<sup>(۳)</sup> معتبراً، وسلك ذلك المنهج ليكون سنّة لعلماء الأمّة، وفتحاً لباب العلوم الموهوبة لهم.

كما أنّ النّبي ﷺ تمثّل بقوله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى ﴾ (٤) في مسألة القدر، وإن كان منطوق الآية: أنّ من عمل بهذه الأعمال نهديه إلى طريق

<sup>(</sup>١) أرجع ضمير المفرد، لأنهما كعلم واحد.

<sup>(</sup>٢) أي عند ذكر اعتبارات الصوفية.

<sup>(</sup>٣) الاعتبار: هو العبور والانتقال من الشيء إلى غيره؛ وهو أعمّ من القياس الشرعي.

<sup>(</sup>٤) سورة الليل ٥.

الجنّة والنعيم، ومن عمل بضدّها نفتح له طريق النّار والتّعذيب؛ ولكن يمكن أن يعلم بطريق «الاعتبار»: أنّ الله تعالى خلق كلّ أحد لحالة خاصّة، ويجري عليه تلك الحالة من حيث يدري أو لا يدري؛ فبهذا الاعتبار كان لهذه الآية الكريمة ارتباط بمسألة القدر.

وكذلك قوله تعالى: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ فَأَلْمُمَهَا فَجُوْرَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ (١)، فالمعنى المنطوق لهذه الآية الكريمة: أنّ الله تعالى عرق كل نفس بالبر والإثم؛ ولكن لما كانت بين خلق الصّورة العلمية للبرّ والإثم، وبين البرّ والإثم الموجودين بالإجمال وقت نفخ الرّوح مشابهة، يمكن الاستشهاد بهذه الآية في مسألة القدر أيضاً من طريق الاعتبار؛ والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الشمس ٧.

#### الفصل الثالث

## في بيان غرائب(١) القرآن الكريم

ليعلم أنَّ غرائب القرآن الكريم الَّتي خصصت في الأحاديث بمزيد من الاهتمام وببيان الفضل<sup>(٢)</sup> أنواع:

١- فالغريبة في فن التذكير بآلاء الله: هي آية جامعة لجملة عظيمة من صفات الحق تعالى، مثل آية الكرسي، وآخر سورة الحشر، وأول سورة المؤمن.

٢\_ والغريبة في فن التذكير بأيام الله: هي آية يبين فيها قصة نادرة، أو قصة معلومة بجميع تفاصيلها، أو قصة جليلة الفوائد التي تكون محلاً للاعتبارات الكثيرة؛ ولهذا قال النبي عليه في قصة موسى والخضر (٣) عليهما السلام: «وددنا أن موسى كان صبر حتى يقص الله علينا من خبرهما»(٤).

٣- والغريبة في فن التذكير بالموت وما بعده: هي آية تكون جامعة لأحوال القيامة مثلاً، ولذا ورد في الحديث الشريف: «من سره أن ينظر إلى يوم القيامة كأنه رأي عين، فليقرأ ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتُ ﴾ و﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ ﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ و﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾

<sup>(</sup>۱) الغرائب جمع غريبة، تأنيث الغريب من غرب الكلام غرابة: خفي؛ والمراد هنا: الطريفة النادرة البديعة.

<sup>(</sup>٢) أي السّور والآيات التي ورد فيها فضل خاص ولها ميّزة خاصة.

 <sup>(</sup>٣) الخضر \_ بفتح فكسر \_ الزرع الغض الأخضر. سمي العبد الصالح به؛ لأنه قعد مرة
 في مكان يابس فاخضرت الأرض كما في رواية البخاري رقم الحديث ٣٤٠٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ص٦٨٧ كتاب التفسير في تفسير سورة الكهف.

<sup>(</sup>٥) سنن الترمذي (١٦٨:٢).

٤\_ والغريبة في فن الأحكام: هي آية تكون مشتملة على بيان الحدود،
 وتعيين الأوضاع الخاصة، كمثل تعيين مئة جلدة في حد الزنى، وتعيين ثلاث
 حيض أو ثلاثة أطهار لعدة المطلقة، وتعيين أنصباء المواريث.

٥ والغريبة في فن الجدل: هي آية يرد فيها سوق الجواب بنهج غريب، يقطع الشبهة بأبلغ وجه، أو يبين فيها حال فريق من تلك الفرق بمثل واضح، كقوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِى اَسْتَوْقَدَ نَارًا ﴾(١)؛ وكذا يبين فيها شناعة عبادة الأصنام، والفرق بين مرتبة الخالق والمخلوق، والمالك والمملوك بأمثلة عجيبة، أو إحباط أعمال أهل الرياء والسمعة بأبلغ وجه.

7- وغرائب القرآن ليست بمحصورة في الأبواب المذكورة؛ فأحياناً تكون غريبة من جهة بلاغة القرآن، وأناقة أسلوبه، مثل سورة الرحمن؛ ولهذا سميّت في الحديث بعروس القرآن (٢)؛ وأحياناً تكون غريبة من جهة تصوير صورة سعيد وشقيّ.

## ظهرُ القرآن وبطنه:

لقد ورد في الحديث الشريف: «لكل آية منها ظهر وبطن، ولكل حرف حد مطلع» (٣)، فينبغي أن يعلم أن ظهر هذه العلوم الخمسة: هو مدلول الكلام ومنطوقه؛ والبطن.

في التذكير بآلاء الله: هو التّفكر في آلاء الله، ومراقبة الحقّ سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ١٧.

<sup>(</sup>٢) المشكاة ١٨٩ في فضائل القرآن.

<sup>(</sup>٣) رواه الطّبراني في الكبير والبغوي في شرح السنة، ورمز لـه السيوطي في «الجامع الصغير» بـ(ح) أي أنّه حديث حسن؛ وأوله: «أنزل القرآن على سبعة أحرف، لكل حرف منها.. إلخ وفي رواية: لكل آية منها.. إلخ.

وفي التذكير بأيام الله: هو معرفة مناط المدح والذَّم، والشواب والعقاب، من تلك القصص، والاتعاظ بها.

وفي التّذكير بالجنّة والنّار: هو ظهور الخوف والرّجاء، وجعل تلك الأمور كانها بمرأىً منه.

وفي آيات الأحكام: هو استنباط الأحكام الخفيّة بالفحاوى والإيماءات. وفي محاجّة الفِرق الباطلة: هو معرفة أصل تلك القبائح، وإلحاق مثلها بها.

ومطلع الظهر: هو معرفة لغة العرب والآثار المتعلَّقة بعلم التفسير. ومطلع البطن: هو لطف الذَّهن واستقامة الفهم، مع نور الباطن وسكينة القلب والله أعلم.

\*

## الفصل الرابع

## في بيان بعض العلوم الوهبيّة

## من العلوم الوهبيّة في علم التفسير الّتي سبقت الإشارة إليها:

1\_ تأويل قصص الأنبياء عليهم السلام؛ وللفقير في هذا الموضوع رسالة مسمّاة بتأويل الأحاديث (۱) والمراد من التأويل: هو أن يكون لكل قصة وقعت مبدأ من استعداد الرسول واستعداد قومه بحسب تدبير الله الذي أراده في ذلك الوقت؛ وكأنه أشار إلى هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ﴾.

٢\_ ومنها: تنقيح العلوم الهمسة اللّبي هي منطوق القرآن العظيم؛ وقد مرّ تفصيلها في أوّل الرّسالة، فليرجع إليه.

٣- ومنها: ترجمة القرآن الكريم باللّغة الفارسية، بوجه قريب من النّص العربيّ في مقدار الكلمات، وفي التخصيص والتعميم، وغير ذلك؛ وسميتها بـ «فتح الرحمن في ترجمة القرآن» وقد تركت هذا الشّرط في بعض المواضع خوفاً من عدم فهم القارئ بدون تفصيل.

٤ـ ومنها: علم خواص القرآن الكريم؛ وقد تكلم جماعة من المتقدمين
 في خواص القرآن من وجهين: وجه كالدعاء، ووجه كالسحر، أعوذ بالله منه.
 وقد فتح الله على الفقير باباً من خواص القرآن، ووضع في حجري جميع

<sup>(</sup>۱) رسالة مطبوعة، قصد المصنّف فيها إثبات المعجزات والتدليل عليها للفلاسفة والعقلانيين؛ ولكن تأويلاته فيها لا يتّفق كليًّا مع ظواهر النصوص، فلينتبه له.

الأسماء الحسنى، والآيات العظمى، والأدعية المباركة مرة واحدة، وقال: «هذا عطاؤنا للاستعمال»؛ ولكن كل آية واسم ودعاء مشروط بشروط، لا تضبطها قاعدة؛ بل قاعدتها: انتظار عالم الغيب؛ كما يكون في حالة الاستخارة، حتى ينظر بأي آية أو اسم يشار إليه من عالم الغيب؛ فيقرأ (١) تلك الآية أو الاسم على طريقة مقررة عند أهل الفن.

وهذا ما قصدت إيراده في هذه الرّسالة، والحمد لله أوّلاً وآخراً، وظاهراً وباطناً (٢).

\*\* \*\* \*\*

<sup>(</sup>١) قوله: فيقرأ أي للمريض أو لنفسه؛ فهذا من الرقى المسنونة.

<sup>(</sup>٢) والفصل الخامس الذي يبحث فيه عن الحروف المقطّعات خارج من الباب الرابع - كما يدل عليه هذا الاختتام، وكذا ليس بشامل في الدرس، فلذا حذفناه من الكتاب، إذ ليس فيه كبير فائدة.

والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات. وصلى الله على النبي الكريم، وآله وصحبه أجمعين.

والحمد لله رب العالمين

## فهرس الموضوعات

| تقريظ العلاَّمة أبي الحسن علي الحسني النَّدُوي رحمه الله تعالى ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الحاجة إلى تهذيب التعريب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نبذة من ترجمة الإمام المصنّف في سطور١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| علم التفسير: حدّه وموضوعه وغايته وفضله ومعنى التفسير بالرأي١٣٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| مقدمة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مقاصد الكتاب منحصرة في خمسة أبواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الباب الأوّل: في بيان العلوم الخمسة الّتي يدل عليها القرآن العظيم نصًّا ١٧٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أسلوب القرآن الكريم في عرض العلوم الخمسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لا تحتاج كلّ آية إلى سبب النزول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الفصل الأول في علم الجدل٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١- ذِكْرُ المُشركين٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| شعائر الملَّة الإبراهيميَّة٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شرائعها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| عقائدهاعقائدها والمستعدد المستعدد المستعد |
| ضلال المشركين ضلال المشركين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| بيان الشرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| بيان التشبيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| ۲٤         | بيان التحريف                                   |
|------------|------------------------------------------------|
|            | جحود الآخرة                                    |
| ۲٥         | استبعاد رسالة النّبي عَلَيْكُ                  |
| ۲٥         | نموذج المشركين                                 |
| ٠,٠        | ردُّ الإشراك                                   |
| ۲٦         | ردُّ التشبيه                                   |
| ۲٧         | ردُّ التحريف                                   |
| ۲۷         | ردّ استبعاد الحشر والنّشر                      |
| ۲۸         | الردّ على منكري الرسالة                        |
| ۲۹         | ٢ ـ ذكر اليهود٢                                |
| 79         | ضلالاتهم · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ۲۹         | بيان التحريف                                   |
| ٣٠         | أمثلة التحريف المعنوي                          |
| ٣٢         | بيان كتمان الآيات وأمثلته                      |
| ٣٣         | بيان الافتراء                                  |
| ٣٣         | سبب التساهل وارتكاب المناهي                    |
| ٣٤         | أسباب استبعاد رسالة سيّدنا محمد عَلَيْهُ       |
| ٣٤         | النَّبوة ومنهجها في إصلاح النَّاس              |
|            | اختلاف الشرائع كاختلاف وصفات الطبي             |
| <b>~</b> ^ | أنموذج اليهود                                  |

| ٣٦ | ٣ـ ذكر النصارى                                |
|----|-----------------------------------------------|
| ٣٦ | عقيدة التثليث والرد عليها                     |
| ٣٨ | أنموذج النصاري                                |
| ٣٨ | عقيدة مصلوبيّة المسيح والرد عليها             |
|    | تحريفهم في بشارة «الفارقليط»                  |
| ٤٠ | ٤ ـ ذكر المنافقين ٤                           |
| ٤٠ | نفاق الاعتقاد ونفاق العمل                     |
|    | مظاهر نفاق العملمظاهر                         |
| ٤١ | الكلام حول قسمي النفاق                        |
| ٤١ | الغرض من ذكر أحوال المنافقين في القرآن العظيم |
| ٤٢ | نموذج المنافقين بعيعد                         |
| ٤٢ | القرآن كتاب كل عصر                            |
| ٤٣ | الفصل الثاني في بقية مباحث العلوم الخمسة      |
|    | بيان التذكير بآلاء الله                       |
| ٤٣ | إثبات الذّات وبيان الصفات                     |
| ٤٤ | صفاته تعالى توقيفيّةصفاته تعالى توقيفيّة      |
| ٤٤ | بيان آلائه تعالى وآيات قدرته                  |
| ٤٥ | بيان التذكير بأيام الله                       |
| ٤٥ | ذكر من القصص ما هو الغرض منها                 |
| ٤٦ | القصص المتكرّرة في القرآن                     |

| ما ذكر من القصص مرّة أو مرّتين فقط                                 |
|--------------------------------------------------------------------|
| بيان التذكير بالموت وما بعده                                       |
| بيان علم الأحكام                                                   |
| دور التشريع الإسلامي في إصلاح الملَّة الحنيفية المحرَّفة٠٥         |
| التعريضات الَّتي تحتاج إلى البيان، وأمثلتها                        |
| هذه الآيات من التذكير بأيّام الله                                  |
| الباب الثاني: في بيان وجوه الخفاء في معاني نظم القرآن بالنّسبة إلى |
| أهل هذا العصر، وإزالة ذلك الخفاء بأوضح بيان٥٥                      |
| أسباب صعوبة فهم المراد من الكلام 30                                |
| الفصل الأول في شرح غريب القرآن٥٥                                   |
| القدماء ربّما يفسرون اللُّفْظ بلازّم معناه٥٦                       |
| الفصل الثاني في معرفة النّاسخ والمنسوخ٥٧                           |
| معنى «النّسخ» عند المتقدّمين٧٥                                     |
| عدد الآيات المنسوخة عند المتقدّمين                                 |
| الآيات المنسوخة عند المتأخّرين                                     |
| من سورة البقرة٩٥                                                   |
| (١) آية الوصية للوارث                                              |
| (٢) آية الفدية لمن يطيق الصيام                                     |
| (٣) آية حلّ الرفث ليلة الصيام                                      |

| (٤) آية النّهي عن القتال في الأشهر الحرم٠٠٠               |
|-----------------------------------------------------------|
| (٥) آية الوصية للمتوفّى عنها زوجها بالمتاع إلى الحول ٦١٠  |
| (٦) آية المحاسبة على الباطن والظاهر                       |
| من آل عمران                                               |
| (٧) آية الاتّقاء من الله حقّ التّقوى٧                     |
| من النّساء                                                |
| (٨) آية الإيتاء للمولى                                    |
| (٩) آية إيتاء اليتامي والمساكين من الميراث٩               |
| (۱۰) آية حبس مرتكبات الفواحش                              |
| من المائدة                                                |
| (١١) آية النّهي عن إحملال الشهر الحرام                    |
| (١٢) آية الحكم بين أهل الكتاب أو الإعراض عنهم٦٤           |
| (١٣) آية إشهاد الكفار في الغربة                           |
| من الأنفال                                                |
| (١٤) آية وجوب مقاتلة المسلم الواحد مع العشرة من الكفار ٦٥ |
| من البراءة                                                |
| (١٥) آية الأمر بالنفر خفافاً وثقالاً                      |
| من النّور                                                 |
| (١٦) آية حرمة نكاح الزاني والزانية                        |
| (١٧) آية أمر الاستئذان للعبيد والصبيان                    |

| من الأحزاب                                               |
|----------------------------------------------------------|
| (١٨) آية عدم حلّ النساء للنبيّ ﷺ سوى أزواجه              |
| من المجادلة                                              |
| (١٩) آية الأمر بالصدقة عند مناجاة الرسول ﷺ٢٧             |
| من الممتحنة                                              |
| (٢٠) آية رد مهور الأزواج المؤمنات إلى الكفار             |
| منَ المزمّل                                              |
| (٢١) آية الأمر بقيام الليل                               |
| الفصل الثالث: في معرفة أسباب النزول                      |
| معنى «نزلت في كذا» عند المتقدّمين                        |
| روايات المحدّثين الّتي لا علاقة لها بأسباب النّزول٠٠     |
| شرط المفسر في باب أسناب الثول                            |
| قصص الأنبياء من روايات أهل الكتاب                        |
| معنى آخر لقولهم: «نزلت في كذا»                           |
| صورة قصة ولا قصة لها                                     |
| قد يفرضون السؤال والجواب في التفسير                      |
| قد يريدون التّقدم والتّأخر الرّتبي، لا الزماني٧٣         |
| شرط المفسر أمران                                         |
| فن التوجيه وأمثلته                                       |
| يذكر أسباب النزول وتوجيه المشكل في فتح الخبير لفائدتين٧٥ |
| إفراط ابن إسحاق والواقدي والكلبي                         |

| الفصل الرابع في بقية مباحث هذا الباب٧٧                     |
|------------------------------------------------------------|
| ما يوجب الخفاء٧٧                                           |
| بيان الحذف                                                 |
| حذف خبر «إن » والجزاء والمفعول والمبتدأ وما شابهها مطرد ٠٨ |
| لا حاجة إلى تفتيش العامل في كلمة «إذ»لا                    |
| حذف الجار من «أنّ» مطرد                                    |
| حذف جواب «لو» الشرطية٨٢                                    |
| بيان الإبدال                                               |
| ُ إبدال فعل بفعل                                           |
| إبدال اسم باسم                                             |
| إبدال حرف بحرف                                             |
| إبدال جملة بجملة                                           |
| إبدال التنكير بالتعريف                                     |
| إبدال التذكير والتأنيث والإفراد بأضدادها                   |
| إبدال التثنية بالمفرد٨٨                                    |
| إبدال الشرط والجزاء وجواب القسم بجملة مستقلة٨٩             |
| إبدال الخطاب بالغيبة                                       |
| إبدال الإخبار بالإنشاء وبالعكس                             |
| التقديم والتأخير والتعلق بالبعيد وما شابههما               |
| الزيادة في الكلام                                          |
| الزيادة بالصفة٩٢                                           |

| الزيادة بالإبدال                                         |
|----------------------------------------------------------|
| الزيادة بالعطف التفسيري                                  |
| الزيادة بالتكرار                                         |
| زيادة حرف الجر                                           |
| واو الاتصال                                              |
| فاء الاتصال                                              |
| أنتشار الضمائر وإرادة المعنيين من كلمة واحدة ٩٥          |
| مجيء لفظ جعل وشيء لمعان شتّى                             |
| معنى الأمر والنبأ والخطب٩٦                               |
| معنى الخير والشر٩٧                                       |
| انتشار الآيات٧٩                                          |
| قد تكون الآية متقدمة في النزول، متأخّرة في التلاوة٩٧     |
| قد يدرج الجواب في تضاعيف أقوال الكفار                    |
| الفصل الخامس: في بيان المحكم والمتشابه والكناية والتعريض |
| والمجاز العقلي٩٨                                         |
| المحكم                                                   |
| المتشابه                                                 |
| الكناية                                                  |
| تصوير المعنى المراد بالصورة المحسوسة                     |
| التعريض                                                  |
| المجاز العقلىا                                           |

| الباب الثالث: في بيان لطائف نظم القرآن وشرح أسلوبه البديع١٠٣   |
|----------------------------------------------------------------|
| الفصل الأول: في ترتيب القرآن الكريم، وأسلوب السّور فيه١٠٣      |
| تقسيم السور٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                    |
| القرآن في عهد عثمان رضي الله عنه                               |
| استهلال السّور واختتامها على أسلوب الفرامين ١٠٤                |
| منهج القصائد في مبتدأ بعض السور                                |
| خواتم السور على منهج الفرامين                                  |
| تخلل الكلام البليغ في أثناء السور                              |
| الفصل الثاني: في تقسيم السور إلى الآيات وأسلوبها الفريد١٠٨     |
| الفرق بين الآيات والأبيات                                      |
| الأمر المشترك بين الآيات والأبيات                              |
| التوافق التقريبي هو الأمر المشترك بين مختلف الكلام المنظوم ١١٠ |
| مراعاة القرآن الكريم للحسن الإجمالي المشترك                    |
| الامتداد النفسي الطبيعي هو الوزن في القرآن١١٣                  |
| خاتمة النفس على المدّة هي القافية في القرآن                    |
| لحوق الألف في آخر الكلمة أيضاً قافية                           |
| توافق الآيات على حرف واحد وإعادة الجملة مفيدة لذة١١٤           |
| اختلاف فواصل آخر السورة من أوائلها١١٥                          |
| منهج القرآن في الفواصل                                         |
| السرفي الآية الطويلة مع الآيات القصيرة وبالعكس ١١٥             |

| الآية ذات القوائم الثلاث                                    |
|-------------------------------------------------------------|
| الآية ذات الفاصلتين                                         |
| أطول آية مع الآيات القصار                                   |
| لم يراع ذلك الوزن والقافية في بعض السور                     |
| وجه اختيار الأوزان والقوافي الجديدة                         |
| الفصل الثالث: في وجه التكرار في العلوم الخمسة، وعدم الترتيب |
| في بيانها                                                   |
| الفصل الرابع: في وجوه إعجاز القرآن الكريم                   |
| الباب الرابع: في بيان مناهج التفسير، وتوضيح الاختلاف الواقع |
| في تفاسير الصحابة والتابعين                                 |
| طوائف المفسرين                                              |
| جوامع التفاسير                                              |
| ما من الله به علي في علم التفسير                            |
| تفسير كون المصنّف أويسيًّا                                  |
| تفسير الكعبة الحسناء والصلاة العظمى                         |
| الفصل الأول: في بيان الآثار المرويّة في تفاسير أصحاب الحديث |
| وما يتعلّق بها                                              |
| قسمان من أسباب النزول                                       |
| معنى قولهم: «نزلت الآية في كذا»                             |

| أمور في التفسير لا طائل تحتها                          |
|--------------------------------------------------------|
| القدماء ربّما يفسّرون على سبيل الاحتمال                |
| النقل عن بني إسرائيل دسيسة دخلت في ديننا               |
| تفسير القرآن بالقرآن                                   |
| وجه اختلاف السلف في شرح غريب القرآن، وكيف يخرج         |
| المفسر من العهدة في ذلك                                |
| استنباطات العبد الضعيف في شرح الغريب                   |
| اختلاف المتقدّمين والمتأخّرين في معنى «النسخ» مما أوجب |
| الاختلاف في عدد الآيات المنسوخة                        |
| ربّما يجعل الإجماع علامة للنسخ                         |
| أمور أخر يذكرونها في التقاسير                          |
| الفصل الثاني: في بقيّة لطائف هذا الباب                 |
| الكلام حول استنباط الأحكام                             |
| التوجيه في تفسير القرآن الكريم                         |
| عمدة التوجيه                                           |
| أنواع التوجيه                                          |
| غلو المتكلّمين                                         |
| الجدل في القرآن                                        |
| لغة القرآن                                             |
| نحو القرآن                                             |

| علم المعاني والبيان                          |
|----------------------------------------------|
| إشارات الصوفيّة                              |
| فن الاعتبار                                  |
| الفصل الثالث: في بيان غرائب القرآن الكريم    |
| ظهر القرآن وبطنه                             |
| مطلع الظهر والبطنمطلع الظهر                  |
| الفصل الرابع: في بيان بعض العلوم الوهبيّة١٤٥ |
| (١) تأويل قصص الأنبياء                       |
| (٢) تنقيح العلوم الخمسة                      |
| (٣) ترجمة القرآن الكريم بالفارسيّة٣          |
| (٤) علم خواص القرآن الكريم                   |
| هرس الموضوعات                                |



